DE

## VERITATE,

PROVT DISTINGVITVR

A REVELATIONE, A VERISIMILI, A POSSIBILI, ET A FALSO.

HOC OPVS CONDIDIT

# EDOARDUS

BARO HERBERT

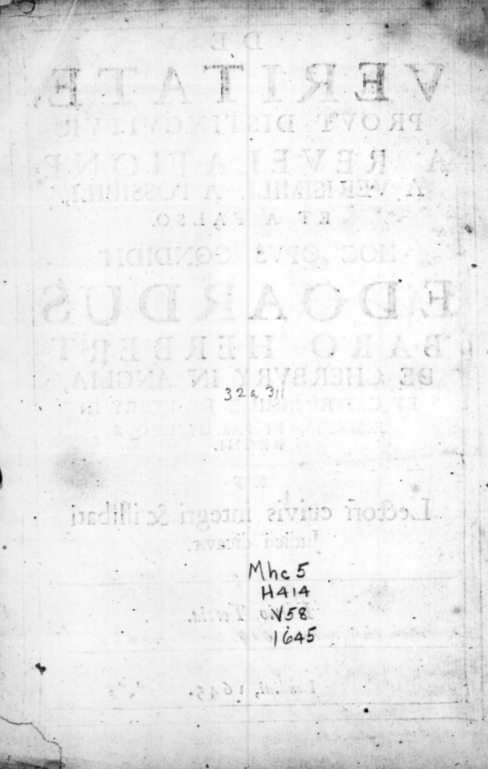
DE CHERBURY IN ANGLIA, ET CASTRI INSULÆ DE KERRY IN HIBERNIA, ET PAR UTRIUSQUE REGNI.

ET

Lectori cuivis integri & illibati Judicii dicavit.

Edition Tertia. \_\_\_\_\_\_\_

Londini, 1645.



#### LECTORI INGENUO.

Via de Veritate satis ambitiosus prostare videatur Titulus, pramittere placuit, veritates Intellectus, non Fidei boc in opere proponi. Qua igitur ad Fidem attinent, proprià luce conspiciéda relinquimus;

Adeo novum omne intered iftinsmodi declinamus dogma, ut fola veritatum universalium tolopara suftineat Institutum noftrum. Que ideo circa Fidei Mysteria, binc inde diffeminata comperies, tanquam è re nat à emergentia vabe; neque enim aliter que beic attulimus distinguere, & seorsim explicare lienit. Quod ad aquatum inde libri subjectum, est communis illa in omni homine fano & integro veritatem investigandiratio; qua quam ardua fit, vel ex eo conjicias, quòd nullo in publicum prodierit saculo, qui Argumentum istud ex professo tractaverit. Quid quod inter rei literaria candidatos nemnem adbuc conwenire potuerim qui aptam Veritatis definitionem tradere in fe reciperet? Deterruit fortaffe textura difficultas, coque magis, quod non tamè rebus ipsis, quam aliorum opinionibus doctrine conflare aggressi fint Syntagma. Nibilosecius cum errores devitantes, tum in veritates solennes erebro impingentes Authores celeberrimos observamus (sed feelici dicam an fortuito incursu) certe utennque vera perbiberi poffint, que ab iftis pradicantur, num ipfi veri haud abs re ambigatur. Qui enim verum imprudens dixerit, anne ille fratim verus fuerit? Sed detar fuiffe : At qualicilla veritas ? Nonne veluti abnormem fermonem à rudioribus illis (qui artem legendi vel scribendi ignorant) prolatum, itaindigestum omme, vel ex tenui conjecturà ortum Mathema, precariam quandam & obnoxiam disciplinam existimaveris Lettor? Vicunque se res babeat, nos quidem non solumnido plurimim illistribuimus, fed corum fententias, nbi vera fuerint, Summo bonore ample Stimer, Dum tamen leges, to fanctiones Veritatis beierradit as neferviffe wifi fint, O fibi ipfis O alis imimposuisse sæpenumero animadvertimus. Ante vestibulum igitur (ne dicam in Apodyterio ) scruta, scilicet opiniones, exuant Adyta Veritatis ingressuri Omnia enim ad sensum (ubi ipfe nibil anteverterint) patere (altem, vel recludi comperient. Mifere enim nobiscum actum effet, si ad objecta externa percipienda certa daretur Norma,nulla autem ad internas,æternas veritates (ubi suo ordine retexuntur) fine errore superesset via. Neg; te moveat. quòd ifta à veteri non satis explicentur Scholà. Dum enim aliorum placita convellere, totius quam quod res fuit docere, fatius babuerunt, vel fæde destituebant, vel in medio faltem relinque. bant veritatem. Sed neg; auspicatiores (ubiq; ) posterioris istius faculi Scriptores dicendi funt. Quantumvis enim vibrantia attollant supercilia, dum tamen ratione excussà, sefe aliorum mancipant opinionibus, una cum libertate animum abjecisse videntur. Fit ita, ut pro Regionum & Fidei diversitate, in id potissi. mum incumbant, ne illos domi male multet inopia, adeoque non tam quid in se verum, quam quid sibi ipsis utile exquirant. Ideo in Doctorum suorum sententiam non preprita folum, sed pedibus etiam ire videntur, à qua neg; trans versum digitum recedunt. nisi ut acuminis specimina aliqua oftentent. Non est igitur à larvato aliquo vel stipendioso Scriptore, ut verum consummatum opperiaris. Illorum apprime interest, ne personam deponant, vel aliter quidem sentiant. Ingenuus & sui arbitrii ista folummodo præstabit Author. Quo nomine tamen, ne laudem occupasse videamur, sciat Lector, ut libere quidem philosophemur, mullafa; subinde transeamus in partes, ut veritatem fine dote (quemad. modum olim dictum ) quæramus; nobis tamen ad alia omnia fere quam literarum studia (uti oportuit) exequenda otium fuisse; Partim Armis in diversis regionibus, partim quinquennas li Legationi in Gallia, partim negotiis tum publicis, tum privatis vacavimus. Neg; erit igitur, ut ita accuratum boc in Argumento expectes scrutinium, cum istam ob caussam, tum quod Lib. nostro De errorum caussis que beic obscura tam rationibus, quam exemplis

for true

emplis illustrare (prafertim ubi ifta grata fuisse intelligam igua vante Deo propositum babeamus. Satis fuerit interea ifta Veritatis fundamenta (ad Euthygramma cujusdam Ichnographia modum) posuisse. Ad Methodum quod speltat, nova omnino cum fit, vel imparomin, neceffum fuit, vel ufit at a faltem (ubicung; fieri potuit ) in nostrum pertrabere fensum vocabula, Posterius illud placuit, tum cam pot iffimum ob cauffam, quod quadam faniori intelligentia, alia vel ipsis Natalibus restituantur. Ita Natura que aliquibus Fatum, aliu depravatum quiddam fignificat, & Libertas arbitrii que nonnullis illiberale quiddam sonat, eo fensu à nobis accipiuntur, quem ex Elencho sequente intelliges Lector. Quapropter non tam verba, quam definitiones nostræ confalendæ sunt. Neque enim in doctrina ardua Nomenclatura vulgari ftare volumus. Hoc fi impetravero, non erit (utispero) unde hæc nostra vel Orthodoxis, vel quidem Hete. rodoxis difplicuisse mercantur; cum non ad controversias excitandas, fed folvendas, vel faltem eliminandas iditus fit liber bic. quod te scire volui Lector.

gritten naplicier, nech fallem refpeft.

ancipitem unique femilim mult

Elenchus

### Elenchus verborum, qua also ac vulgari fenfu à nobis accipiuntur.

Natura heic est Providentia divina universalis.

Gratia Providentia divina particularis.

Libertas arbitrii est sensus internus à facultate illa, ex qua se flectere

undequaque potest homo, oriundus.

Instinctus Naturales sunt Notitia Communes, five Sacrailla Principia, contra qua disputare nefas, quorum sex Notas, pag. 60. videre licet.

Facultes eft illa vis Anima interna, qua diversum sensum ad diversum

objectum explicat.

facultates nostras: Similia que pene codem: Diversa in quibus aliquod commune: Opposita & Comraria in quibus nihil.

Revelatio est indicatio quædam à Numine immediate alicui vel aliquibus facta, unde vel verum, vel bonum aliquod eximium supernaturali quodam prorsus modo commonstratur & ostendirur.

perisimile est id, quod cum neque verum simpliciter, neque falsum respectu nostri perhiberi possit, ancipitem sensum inducir, & de præteritis præcipuè heic prædicari solet.

Posibile est id, quod cun neq, verum simpliciter, neq, falsum respectu nostri perhiberi possit, ancipitem utique sensum inducit, & de fu-

turis heic prædicai folet.

Callery S

Falsiam simpliciter id est quod cum neque Verisimile, neque Possibile propriè perhiberi possit, Vero sive Communi, sive Particulari, sive Revelato ita opponitur, ut contradictionem aliquam implicet.

sup alinini analognus. Sunt plane infinita qua de se superioris de se sul prioris de

fiz five Schole fe ita componare ut fuz omnino abneget: Cum denique non jam, quod olim, de cerum veritate sit omnis quastio, sed quod mirum priscis illis temporibus visum suisset, ipsa eriam rerum vexetur Bonitas; Quid modò tam integrum, tam fanum in rebusut fit; quo anxive & fui male compos animus fe vertat? Fling tot lecte, schismata, hapient, senantent: woutens ex quibus ingenia doctorum, confcientiz indoctorum milere torquentur. Ut non jam mundus, fed ipla mundi doctina ex pugnantibus & temere inter le collatis principiis constare videatur, Cum tamen portentosum istud & informe opinionum. Chaos anima quada veritatis permeet, vitam & motum ipsis etiam erroribus suppeditans; illam uccunque investigare, equere, & sibi vindicare hoc in Opere propositum habemus. Quod quidem co animo & pictate tractandum cepimus, ut ca que funt Natura five Providentia rerum communis, cum Gratia five Providentià rerum particulari ita conciliemus, ut utaique fua fter dignitas.

Primò igitur Veritatem ipsam, postea etiam que tanquam vera adserutur, expendimus; ita ante merces ipsa venire solet in examen statera, que nisi justa suerit, neq; erunt que ex illà essimantur. Nunquam satis interea mirari subit; auctores utcunque veros in doctrinis suis haberi velle, cum quid sit veritas, vel qualis, vel quanta, vel quotuplex, vel ad quid, vel quomodo, vel quando, vel ubi, vel unde, vel cujus gratià sit, adeo nelciant, ut neq; que ipsi de veritate protu-

A

erunt

on socra-

lêrunt, intellexisse vi deantur. Sunt plane insula, que de Veritate vulgo predicatrur; quorum historium ut paucis subtexamus, observare licet, Passiatorum veterum tam infelix & protervum seculio suis semper exactile genus, ut pari studio, & ambitu, & obmita sciri posse de aibil, docuerint. His veritatemin puteo latere, le hocunicum seire se nihil seire, & sexcentas hajusinodi meptias & contradictiones, ut hostinum sapientissimi existimarentur, assumantes; Illi, altera ex parte, ex principiis cognitionis (que sola nostra) etiam principia constitutionis rerum mira temeritate adstruentes, se nihil denique non perspectum habere, damno veritatis inastimabili prædicantes.

Hine in varias diduci classes coeptum est, unoquoque prout fautores invenerit, è populi suffragiis inane& tumultuarium emendicante nomen. Hanc litem in rem fuam ut verteret, subsequentibus saculis nova et catenus incognita emerfit hamele, que ratione omnino prepoftera, doctrinas suas ex side quadam etiam implicità petitas fancire conata est, propius certè eo nomine ad illos, qui nibil sciri potu-isse docuere, accedens. Sed iniquo judicio & luxatis facultatibus; dum enim Fidem Rationi praponunt, sententia ferunt antequam causa dicatur. Denique quid non isto pacto imponi possit, cui demum non liceat ista obtendere? Qua igitur sententiæ pervulgatæ infidet veritas, ex iis quædam, qua supra rationem, credenda docens, ita explicanda venit, ut Notitia illa Communes, five recepta demonstrationum principia rata habeantur, etiamsi nullo pravio sacultatum indicio constent. Quod igitur in omnium est ore, tanquam verum accipimus, neque enim fine Providentià illà Universali momenta actionum disponente sieri potest quod ubique sit; denique si quicquam intra nos Instinctus Naturalis potest, hoc potest certe; qui cum in Elementis, plantis, irrationaliter, hoc est fine discursu operetur; cur

non

non in pabis idem praftirerie, prafertiminitia gha adunob fram fpedant conservationem ; cum in lidmine & plura defiderentur, & in illo demum reliqua perficiantur animantiado Ex Gonfenfir igitur Universali, doctribam Inflin-Gue Naturela cruissus suquem omaino o criami ratione vacet , credendam ducimus ... Nos interisti (mon diffitemur diu torsere opinionum lucte & contradictiones; dum modelhis mode illi-fe veros in doctrinis fuis irelis ques fallacion, mendices, limpoftores clamitanti; relidem to of tronte ex adversa parte disputation fuit, neque habui quò confugerem, proprias abnegare Dalienas edocus amplecti facultates of andemetian & desipere inbeorg neque aliquibes in dockritis mities agithe, di tergiverlater, quam ut damnationem utrinque fabirem aternam. Certe uccunque terroribus illis, five justis, five injustis affecti, prafiq dium altunde quam a Den Opt. Max. non expectavimos, Ad hune igitur converti,ex verafide, oratione, & totis que Gratiam, five Providentiam fram particularem provocant facultatibus, auxilium ejus falutare impetravimus. Deinde eciam Auctores evolvimus ur quid fueritiftà Veritar ex communi fententia, exploratum haberemus; Hune ipterea librum veram Philofophiam , illum veram Theologian , illum vera Ecclesia dectrinam, illum verum salutis my-fterium, in diversis Philosophiis, religioribus, linguis, regionibus, faculis comperimus. Cum igitur Veritatem, tanquam commune prædicatum, omnis doctrime fcopum effe advertimus, definitiones Veritatis, undique ex auctoribus conquifivimus, fed vel nullas, vel mutilas, vel contra dictorias, vel que rem circumloquuntur, invenimus. Dehincabjectis libris, Veritates nostras (quas tanquanynaturie & gratie opus commune, publici juris facimus) in ordinem existimet, a logam Cernar definitionem apad aumillegib

Proinde neque Omnia feiri posse, neq Nibil deprehen-

A 2

dimus;

4

dimues fedguzilungii Da feilicecusque facultarem alique attestantem whinene uneque ftatim fradst facultas & objectum, inter sejconformantur. Conditiones enim nisi accedant media, ointis fost utrinque liftent terminos Inde Veritatendinter objecte 80 facultates conformitateni fumme conditionalem comperimus. Denique & legibus & A-nalogia veritatum expensis, omnem facultatem cum objedo fue proprio conformari poffe lub quibufdam conditionibus deprehendimus promide soffacultatem illam que Beatitudinem aternam appetit; cum omni homini infit. frustra dari non posse; sed ex medio, five conditionibus finis, vera nimirum Religiones conformari posse advertimusic Neque enim fine medicannem vel Deus propositit; velipla rerum natura patitur. Eft igitur Beatitudo aterna poffibilis; Mecum interea confentiet humanum genus, (congruafific Homini, que Rofe, Communis illa Notitia) eafdem obtinere vires pana eodem modo afficient faculnum genus, & easdem facultates in foro interiori hominis cujulcung, fani & integri etiam abomni avo descriptas fuiffc (tanquam Notitiam aliquam communem) proponimus. Proinde & facultates ad Sapientiam, Refipiscentiam, Scientiam, Conscientiam, que nobis una cum objectis tradite; nulli defuisse vel saculo, vel regioni, vel quidem Homini existimandum est; vires easdem quæ Pergami olim, modo obtinet rola. Idem de Facult at ibus, Objectis, immo & de Providentia rerum Universali existimandum est. Ita enim instructi rectius de rebus sentiemus; ut varizinterim rerum conformitates à verifimili historia conjiciantur. Si tamen veritatem illam æternam, ex proba facultatum conformatione (quam heic tradimus) in promptu esse Lector existimet, aliquam Veritatis definitionem apud se cogitet, vel demum ex auctoribus exhibeat. Si autem vel nulla adfit,

vel ine pranonne mifere impingerur? Videar definitionem illam, qua veritas dicitur, Id quod eft, annon errori quodammodo competat; videat an ex definitione illa, qua veritas perhibetur Reclieudo fola mente perceptibilis, venicarem eruere possir; videat an ex illis definitionibus quibus Veritas, five adaquatio, five congruentia, five conformitas, five rei & intellectus, five intellectus & rei ftatuitur, deprehendere valeat, quibus legibus res & intellectus, five intelledus & res, vel adaquentur, vel congruant, vel conformentur. Nimius essem, si singulas recenserem: apud te igitur tuam cogita definitionem, tuas leges, tuas conformitates. Nulla autem fi adfir, unde facum fatis in foro interiori existimes nostra expende. Qua enim fronte veritates obtrudes tuas, fi neg; cunctas facultates proprias, neque earum vires & fortitudinem in objectis cognatis propriis, neque leges & conditiones conformitatum, neque demun quid fit ipla Veritis, nondum perspicias; vel (ut paucis dicam) totas veritates complecteris, cum non occurrant conditiones, unde vel unus conformatur sensus. Decem adeffe oportet, ut nudos istos spectes characteres; fiscis pergesfin minus, antequam progrediaris, expéde. Qui enim fensus fallialiquando circa objecta docent, vera prædicant; sed conditiones si adsint, qui illos falli posse docent, ipsifunt falfi. Qui igitur ita de omnibus ambigunt, ut nibil sciri posse contendant, conditiones ex quibus facultates cum objectis conformantur, ignorant, neque aliter de illis fentiendum eft. Totum igitur in hoc fitum negotium eft, ut numerum & ordinem facultatum, leges denique ex quibus conformantur cum objectis cognatis, sive propriis sive communibus, adsequaris. Neque enim verum aliquod veritate nimirum intellectus esse potest, quod facultatem aliquam attestantem non afferit, verum licet ex veritate rei existat. Hoc igitur tanquam doctrina nostra fundamentum

mentum jacimus; neque tamen ista ex distinctione (quam uciliffimam comperies) factum fatis existimes; nifi enim vericatem rei à veritate apparentie, veritatem conceptus à veritate intellectus distinguere valeas te torum a Sophistis expedies nunquam. Universa igitur Vivitatis nostra doctina ad prebam facultatum conformationem reducitur. quas varias in le iplo (juxta objectorum differentias) unulquilq; comperiet. Quodeunque interea verum est, lubenter cre ditur (Harmonice enim objecta facultaribus, & vice versa respondent)ut ideo post singulas propositiones mature expenfas, in omni doctrina advertas, quis detur fen fue, cum le varie ex doctrinis affici unufquifque fentire possit. Ideò cum Gratitudo in Deum, Institua, Fortirudo, Temperantia jubentur, Adfensus (ita enim sonat verbum datur internus, & intus respondet Facultas, que rem ita esse docet. Demum ad anustim Confensus Universalis doctrina ista probatura nemo enim aliter sensit; sed in vitis & opinionibus neque adjenfus datur integer, neg; Confenfus Univerfalis relponder, sed hæsitatione excipitur, quod ex istis suaderi solet. Quod igitur heic docemus, est, ne sapeannes ultra facultarely fed ut id femper in lectione auctorum occurrat, Exigna facultate probant, fuas quas adducunt sententias. Si enim qua vera, facultatem aliquam attestantem, debitè conformatam obtinent; que falla obtinebunt nullam. Ad te igitur fpechare non possunt, que debite expensa ut sint, nullo facultata indicio constant. Miro interim artificio vera, verisimilia, possibelia, & falfa inter se committi solent, quorum separationem per Zetetica nostra (que propositiones singulas expendit )instituemus; tutissimum interea contra opiniones præsidium, ut ne nimium credas, nisi totas deglutire satius ducas contradictiones.

Revelationi inter hæc sua stet veritas, quam lubenter agnoscimus ea lege, ut vere revelatum esse constet, quod isto

nomi-

confn?

nomine objicitur. Quemadmodum enim revelationes fanæ à tentationibus infanis; ita quidem quæ fide historica Vevelat traduntur, ab iis que fide divina accipiuntur, non ipso folummodo sentiendi actu, sed toto etiam colo distare videntur. Tantumabelt interea, ut novam aliquam adstruamus opinionem, ut maximè receptam sententiam ex omni Philosophia, religione, seculo venemur; illi adstipulantes no nese ubique, nifi ubi discursos ipli sensui recte conformato adverlatur; vel cum aliqua Notitià Communi ex diametro pugnat; univertalia enim sulla ut fint falfa dogmata, late tamen errorem (ubi magnam veri mifturam obcinet) fefe diffundere lepenumero observanus Ideo nihilita animum invadit ac Religio, ceiam falfa; mullam com habeat vel antiquiorem, vel magis necessariam conformitatem mens noftra, quam illam que cum Des infimitur. Nos interim de veritate în fermone,in feriptura, în actione (quia facile ex nostrisintelligi possunt) pauca subjunximus.

Si tamen contendat quispiam, se verum, etsi unde sit illa veritas, nesciat, (uti lucem, licet nunquam intueatur solem) percipere posse, non moramur; nos ista præsati, totam Veritatis doctrinam septem propositionibus complectemur, quarum explicationem ad calcem adjecimus, ab humilibus

iftis principiis ad majora adfurgentes.

FE

nomine objicitur. Quemadhodum enim revelationes no de centro riore in animita Val Icm que nede bitrorio

X propositione ista que contra insanos & Scepticos institutur, nihil preterea volumus, quam Veritatem nkel ogienionem, ur maxime steepram lentenriam

Hac veritas eft conterna, fen convarebus! Ompicu

X propositione ista subjectum veritatis statuitur, seilicet Enriquodamque igitur in rebus eft, vel fuit, vel quidem erit, huicobeterna datus leu coma effendi veritas cum ipfo conventibilis, unde nominfaite à Neoteticis vocatur paffio Entis. Ideò autem adjungimus coavam, ut veritates aterna ab iis qua funt ad tepus diftinguantur; veritas enimifta, Herbertie fedet, non ent vora, illoambulante. noffrisintelligi politiat pages fubjuntinus.

Hac veritas est ubique.

JEr propositionem tertiam, locus five latitudo veritatis investigatur; Ensignur quedcunque five finitum, sive infinitum, five non Ensetiam lub expanso veritatis cadit, est enim veritas quædam circa non entia, ficta & falfa: verè enim talia perhiberi possunt. Latissimum quiddam igitur est veritas, ita proxime ad infiniti naturam accedens, ut Ens ipsum quodammodò transcendat.

IV.

Hac veritas est in se manifesta.

DEr propositionem istam, à veritate illa que est in rebus per se, sive ratione illa ex qua res à non rebus distingui-

tur, devenitur ad veritatem illam, quæ est in apparentiis rerum;atq; inde proprietas quædam veritatis rerum designatur, feilicet fui manifestatio, quam Veritatem apparentie proprio nomine vocamus. Esse autem in se manifestam dicimus quia ut sit in nobis, plura desiderantur. Est autem admodum conditionalis Veritas apparentia; neg; facile cum rebus ipsis conformatur. Ideò falsæesse possunt apparentia, res falla elle non pollunt; fua tamen veritas apparentia fal-Sa inest, verè enim ita apparebit; vera tamen ex veritate rei non erit; ided omnino veritates apparentiarum à veritatibus quæ funt in rebus diftinguimus; quia hac conditionalis,illa verò est absoluta; hæc reale quiddam, il la res ipsa existat; hæc explicari & quodammodo iejungi possit, illa in seipsa manens, uno codemo; modo ubique se habeat: qua verò lege, Veritas apparentia veritati rei respondeat, suo loco docebimus. Heic fatis erit monuisse, Veritates iftas conditionales cile fundamenta specierum, que in memorià servata, ita naturam eorum à quibus deciduntur, retinent, ut communione cum tentibus internis penè eddem cum prototy pis suis fruantur. Ideò quod pulchrum in specie, noseodem modo quo ipsum pulchrum afficit; non ita species caloris & frigoris: quia illa corporea & crassa natura ultra sensus externos non lata, in illis exuitur, vel quidem extindari potest. Nemerum daferentiaren simplicium gel potes ler. Difficuscial manca or figure on alar, quas mire complica

Tot funt veritates, quot funt rerum differentie.

Per propositionem istam, quæ veritates rerum quascunque enumerans, ipsas etiam apparentiarum veritates complectitur, universa Entis natura in differentias suas sive communes, sive proprias deducitur. Exindè etiam Ens ipsum signatur, & per differentiam suam in numerum & ordinem ordinem veritatum adscribitur. Quemadmodum igitur ex nova disserentia nova Veritas, ita ex novo termino nova disserentia insurgit. Ista igitur se mutuò constituunt. Deniq; disserentiam communem eam vocamus, cujus ratio in pluribus deprehendi potest; propriam qua in uno solo. Ex disserentiis autem communibus, quadam sunt magis, quadam sunt minus communes, ex quibus genera summa & subalterna investigamus, usque quò ad species, deinde etiam ad disserentiam (rei quidditatem perstringentem) deveniatur. Terminum autem id omne vocamus, ex quo disserentia latitudo prafinitur. In quorum investigatione accuratam exposcimus diligentiam; neque enim alia ad Veritatum nos strarum scrutinium superest via. Denique observamus disserentias esse signaturas, sive Characterismos ad mutuas rerum Analogias percipiendas accommodatas: prout enim ex disserentiis communibus rerum convenientias, ita ex disserentiis propriis earum disconvenientias indagamus; in hiis autem duobus tota rerum Analogia sita est.

Habent igitur Differem iæ rationes objectorum, sive in rebus, sive in verbis, sive in signis, sive in nobis, sive extra nos deprehendantur. Hoc interim observatu dignum est, in quocunque horum terminum si addas, vel tollas, mutari objectum & novam induci differentiam de qua nova veritas dari potest. Numerum differentiarum simplicium qui postulat, Dictionaria (manca ut sint) consulat, quas mirè complica-

tas in auctorum sententiis comperiet.

#### VI.

Differentia rerum à potentiis, sive facultatibus nobis insitis innotescunt.

Omnem Differentiam aliquod individuationis principium obtinere statim docebimus. Huic igitur aliquod Analogum in nobis respondere volumus, quod quiden

thais

thes of

terminos inveniat, vel penat. Quemadmodum in prioribus igitur, veritatem rei, & apparentia proposuimus, ita in ifta Veritatem conceptus, que ultra conditiones ad veritatem apparentise requisitas suas proprias vindicat fine quibus nullo pacto conftare potest; hac autem sola è prioribus noftra est;neque tamen rer semper à conceptu perfecte adaquantur, Si enim organum non fit integrum, fiulla prava qualitate imbutum, fi praconcepta opiniones fint falia, totus vitiatur conceptus; adeò utultra iltam Veritatem intel. lectus poni necessium fuerit; qui rectene an secus senserint facultates noftre prodrome exinnata intelligentia five Notitis fuis Communibus unice dijudicare potest; recte enim oline ab Oratorum Principe dichum: Conclusit intelligentiam in anima, animam corpore Deus. Eft autem propofitio ifta indefinita, &cintelligi debet de differențiis que ex Facultatibus fuis analogis conformari pollung Plurima enim nos latêre, que vere tame excliunt nemo lanus quidem dubitavit unquam: Qui camen ulera facultates fapit, desipit; quodicredulis ubique contingit Nosinterea facultates illas, qua ad veritatem five conceptus, five intellectus pofulantur, fuo loco explicabiture fleic fans erit monuille, fundamentum verstatis rerum in reber ipfissignalamentum veritatis noftræ in intellectu existere; solus enim errata corrigere potest intellectus nofterex quo deducirur propolitio fequens.Interim tominiat bedon ifta frad veritates limplices prenoffe oporten quanta ad complexas defideret soil soib agmos)

gitur, neque abiter, at Ve auctorum contradictiones

morarinov Efficieritas quedam barnin venitatum. Ilog

X propositione it tandem Vermas intellectus insurgit, & rota pracedentium fabrica conftruitur. Ita enim intellectus intelligens fe rite intellexisse, ad primam redit veritatem. Ad veritatem intelletin rigitur plurima defideratur, fellicet wer it as ret.p weritus upparent le & peritus conceptus, neque

Truth of the intelest

opinion er

neque heic fiftendum eft Quando enim ad compositionem devenitur, & communis rerum natura investigatur, nifi cunde rerum veritates rite inter se conformentur, frustra intellectus perfectam et confummatam illam rerum molietur cognitionem. Est igitur Veritas intellectus arduum, delicată & conquisită quiddă;nisi enim tă res, tă apparentiæ tu inter fe, tu cum facultatibus five externis five internis coformentur; nifi deniq; communis rerum natura juxta differentiarum Analogiam ubique servetur (complexa cum fuerint veritates ista) quotopiniones, tot erunt errores, Lim autem Veritati ftravimus viam; conditiones tamen fuperfunt, de quibus fuo loco, neque ideò novas adferri existimes; sunt illæipsæ plane, quibus inscienter uteris; parum advertens forsamista si desint, & ipsam defuturam veritate, neque aliter demum facultates cum objectis fuis conformari posse. Aliqua tamen uti sanitatis,ita & Veritatis datur latitudo: & quadam ut non adfint conditiones, fatis commoda instituitur Veritatum noviria, & delectus; de maxime communibus primus erit fermo; Quiddam proprium enim omnis facultas, nt cum objecto suo cognato conformetur, windicat; interim velis nolis, alia tua, quam hac nostra veritas non eritis cujus definitionem post Zetetica nostra habebis Lector.

Nos interim septem istas propositiones excogitavimus, ad distinguendum varias Veritatis acceptiones; in quibus, (compendiose licet) tota Veritatis rudimenta proponuntur. Ex hiis igitur, neque aliter, miræ auctorum contradictiones solvi possunt, dum modò in hanc, modò in illam veritatem impingunt; qua ratione distinguantur omnino nesci.

Ex quibus patet omnem Veritatem distingui in veritatem rei, veritatem apparentia, veritatem conceptus, & veritatem intellectus. Est autem Veritas rei inharens illa conformitas rei cum seipsa; sive illa ratio, ex qua res unaquaque

appear soncept

ſibi

fibi conftat. Verit as apparentiz est illa conditionalis conformitas apparentiz cum re. Weritas conceptus est illa con ditionalis conformitas inter facultates noftras prodromas, & res fecundum apparentias fuas. Varitas intellectus eft conformitas illa debita inter conformitates pradictas. Est igitur omnis veritas nostra, conformitas. Cum autem omnis conformitas sie velucio presinates quacunque crunt telatio. nes, five habitudines in actum, id eft in fen fum deducta; neque aliter de Veritate existimandum est. Cum autem omnis veritas (Veritate rei excepta) fit conditionalis, propius rem perftringendo trialin omni Veritare spectandal volumt. Quod conformatur live objection; quod conformat five for cultas; & media, leges, five conditiones conformitatis. Primò autem de Veritate rei five vero objecto. Verum igitur & adæquatum objectum id vocamus, quod cum ad Analo. giam nostram speciet, ita facultates nostras immutate poteft ut nihil intra illudir, ad quod ferri non poffiat. Accirata est definitio ista carp verò allum, vale de un objectione meired dubitari potefti avai incerentegula ilta,ne mbra faentrates nor fapere polle arbitremur, & ut fobris de objectis decernamus Neque enim in promptueft, curifierba, bruta ord in hoe theatrum prodeaux, pintale lideo Analogia erga nos fint confrituta un Quia tamen quod ullo candem modo percipitur, ad noftras partes spectare videtur, Leges & Chadistones iftius cognationis investigande funts, interquas que cane, tallientue, Ett leitue Communis Notitia, aliquitiano but dari Miringgaquod nulla presen intelledam Lacultus

Conditio Prima est, ut intra noftram flet Analogiam.

Wod revera existit, non statun verum elle objectum fath conflat. Plurina enim in ipst retum natura exi-Here, quorum Chine & what deman effects the comming latent, Commindo efficionaria 82 ab experientia defumpta

Possint

Conclusio.

Conclusion Ideo non solummodo orbis colestis magnalia, sed ea etiam que ad intimam mundi inferioris Analogiam spediant, extra sensium vulgarium pomaria sita esse, nemo sanas prudentque homo negavent unquam. Vera ingitur ut res sit se quadantenus verum objectum istius modi quodeunque, quatenus tamen abstrusum aliquod in se recondit, adequatum non est objectum. Que de istiusmodi igitur objectis suboritur scientia, imperiesta est, se secundi aliquos tantu terminos; desetus licet in conditionum indigentiam non in facultates que nihil non percipere possunt, sensione debita adsimumedia proprie debeat. Satis interea homini suesit Analogia proprie sapere posse.

Conditio secunda est ut objectum justam babeat magnitudinem.

ada quatum objectum Uzdan enim ob partitator delitefcunt, ut atomi Live recumminime portingular gued non folum in objectis to dus & vilus, fed & reliquorum len fuunt latis cofiat dammallamanifofta qualitace imbuse fen forid noftra: ideo odohan Eponum, Osen minutifime ille portunonle non percipitinene Quad igitur minimum eft, pulla present intellection facultais actinquieurs bingamamen materialem in parces Infinitals fecuripoffer xift mant Scholas Sed quia conditionem istam bive Maggirudinem aliquam interi poi mas adobiecti veritarent condision es defiderat non advera tunt, falluntur. Est igitur Communis Notitia, aliquid in robus dari Minimum, quod nulla præter intellectum Facultas pertingit. Per negationem tamen ad ea etiam que non funt pervenire posiumus; res enim complecutur, & quidem ultra illas fertur intellectus noster divinus. Sed non folum Minima nostros latent sensus, fed & transcendentia quevis humanam exapers of perceptionen: ideo infraitum, eternum mente de la compania del compania del compania de la compania del compania della del compania della compania de Causinad

in inth

Ad veritatem objecti tertia conditio est, ut babeat differentiam aliquam signantem.

Quality de line externas facultates spectes, sive internas, prime notitie è Differentiis sumunture. Sunt enim Differentia determinationes alique materie oudis & indigeste, ut ex illis mutuel rerum Analogie percipiantur. Habet autem omnis Differentia suum individuationis principium quod illam signat, & a cetteris quibuscunque distinguit. Quemadmodo igipur ex terminis externis externa reru notitia oritur; ita ex individuationis principio, sive termino suo interno, facultati illi Analoge que in nobis, responder objectum quodeunque. Fine igitur in dostrine nostre limine advertendum est, cum alioquin Microcosmi ad Macrocosmum Analogiam percipere nequeas; proinde

Ad veritatem objecti conditio quarta est, ut sit alicui facultati cognatum:

Eq; enim fatis fuerit in genere, res stare intra Analogiam noftram, nifi cognatio quadam particularis intercedat. Ad objecta enim facultates fuas AnalogasHarmonice excitari, fupra monuimus:quod quidem, ipfo ex Senfu interno judice in objectis suis supremo, satis constat. Cognationes autem dantur omnino diffimiles : ideo quarundam Herbarum, fructuum, &c. dotes, diversa prorfus lege ab ea qua cum britis conformantur; quod ex una parte, in Cicuta, Napello, &c. exaltera in Doronico, Rhododaphne, &c. liquere Botanici pentiores tradunt. Qua vero inter objecta & facultates datur cognatio (neque enim promiscue conformantur) suo loco exspecta Lector; alia, unde ab erroribus expediaris, cum non supersit via. Hæ autem sunt imprimis Conditiones, que ad explicationem objecti, vulgo rei desiderantur. Ad Ad veritatem apparentia conditio prima est, ut objectum debito tempore commoretur.

of fod enian nullo ex termino innotescit, ab aliis di-A Conditionibus objectum verum designantibus, adillas ex quibus species, five apparentia rerum cum prototypis fuis conformantur, accedimus;inter quas bac merito habetur prima, ex quacunque instituatur parte. Nisi enim ex parte objecti, vel facultatis, mora adfit debita, res non percipiuntur, facultatibus cognate ut fuerint. Neg, igitur missilia à machinis bellicis displosa, odores, sapores, in tranfitu velocissimo percipiuntur; neque quidem (quod magis est mirum) ipfi toni. Quod audis igitur, ex reciprocatione quadam provenire videtur; neque esim aliter qui spiam seipfum audifet loquentem. An verò ipfum tachum (tanquam reliquorum bafin) præterire possint objecta sua, dubitari potest: sed & ipsum sensorium tactus in transitu velocissimo ita leviter affici posse ab objecto suo cognato, ut nulla manifesta qualitate illud imbuat, aquum est credere. Sed cum à foro exteriore in interius illud ventum fuerit, mora adrò est necessaria ut sine illa nihil recte perfici queat Inde. ex propositionibus no satis expensis pracocia & temeraria judicia, fides sublesta & verniles, imò & nulla oriuntur. Neg; exinde tempus et vitam conten queramur; In hoc enim nati fumus, ut dubia ubicuq; fuerint enodatione digna exagitemus, folvamus, et in rem nostram vertamus, Videant interea qui inutiliter horas impendunt suas quanto impetu feratur machina ista ingens, ut ideò omni momento maximum quiddam Natura curlu suo peragat incitato dum in magnum potrahitur avum nostra quavis minima cogitatiuncula: conformanter) file lece extredea Lectorial a un

tibus expediaris cem non inpectievias. Es causem lunt inprimis Graditivaris, qua ad explicationem objecti, vulgõuss

toroch of base of senses

time

Ad veritatem apparentiæ Conditio secunda est, ut debitum habeat transitionis medium.

X utraque parte debitum transitionis medium postu-Latur, five facultates, five objecta expendas. Nos tamen conditiones ex parte objecti ubiq; (ubi fieri potuit) poluimus; facultates per le, ut maneant integræ, & proprià digtate conspicux. Inter cundas autem conditiones, quaveritatem intellectus perficiunt, uti nulla magis necessaria, ita neque magis diversa existit. Aliud igitur medium in objectis gustus quam tactus, (neque enim durum vel molle sapit) aliud in objectis visus quam auditus, (quorsum enim fine lumine aer?) Et ut paucis dicam, in omni differentia nova aliquod novum in medio suo, ut rite conformetur, desiderari comperies. Quod sæpenumero tamen adeò exile, ut Mathematici potius fuerit, quam Physici ista demonstrare. Cum demum ad forum interius ventum fuerit, observare licet, que in seipsis sunt principia, respectu aliorum esse media. Ideò non folum facultas vifiva (principium ut fit respectu sui) medium est respectu intellectus, sed & ipsa Notitie Communes, tanquam summa demonstrationum media habenda funt. Universa igitur ex medis veritatis certitudo eruitur, ut ideò post facultates & objecta cognata, id semper in lectione anthorum occurrat, quo medio probationis ufi funt. Ista igitur cum diversa sint, simul doceri non possunt. Hoc interim persuasum habeat Lector, ita nobis à Deo Opt. Max. prospectum esse, ut si facultates, objecta, & media nobis ex naturà, five providentià ejus communi condonentur, reliqua ad nostram spectare vigilantiam; ea lege, ut si illis fruamur, totum grathe, five providentie fue particulari, acceptu referatur Neg; enim aliter vel panis, vel cibus, vel vestis in ista indulgetur vita, vel que ab omnibus (post istam) expetitur

grafe by God -

expetitur Beatitudo aterna. Magnum est interea, si cogites naturam ultra media non ferri, sed in illis quidem deesse nunquam. Interimobservatu dignissimum est, Media quo fimpliciora, eo perfectiora existere. In omni igitur medio, puritas, seu denudatio quadam ab omni qualitate proprietates apparentiarum corrumpente requiritur : itaq; in aere turbido citius fallitur vifus, quem in illo fereno; & in aqua rutfus, quam in aere turbido; itain affectibus turbidis (putà ira, timore) citius fallitur judicium, quam in illis pacatis; ideò denique hicodor, illius odorem; hac opinio illius veritatem obstruit, & aliquando expugnat. In omni interea medio impuro & praffecto veritates apparentiarum corrumpuntur secundum gradum qualitatis corrupentis; ideò uno principio male posito, innumera consectabuntur abfurditates, & simplex error tandem fit multiplex. Neg; eft inter cunctas systematis humani partes, cui magis isto pacto conscient imponatur, quam Conscientie. Si enim quod pro veritate obtruditur impurum est, spurca, & quasi pastu obscæna sit. Caute igitur principia, & quide è Notitis Communblus petenda funt, quod monemus, quoniam etiamfi ubique verum sit consectarium istud, nullibi tamen majori damno erratur. Mediorum autem quædam funt extra nos, quædam funt partes noftri. In quibus scitu dignissimum est, nos longè facilius in mediis que funt extra nos, quam in iis que funt partes nostri, errare posse. Ideò inter sensus externos, maxime circa objecta lua fallitur visus, proxime anditus & odoratus, deinde guffus & tactus; minus adhuc qui utile à noxio distinguit, quia Nature distanti propior. Ideò alime. tum quod à linguâ felle suffusâ amaru judicabitur, fuo non deest muneri, organa interna si costent, que coctioni destinata. Quo magis enim necessaria in universum facultates, co altion fruuntur communione ; post ista enim Mens nostra secundo vel quidem contrario motu ferri, & nulla non ex parte stare potest. Ad reams (vilence St que modo exploitia & averas cum seme

Ad veritatem apparentia conditio tertia est, ut sit distantia debita.

olura foramina trair i poliune. Cum enira non Nter conditiones externas recensetur Diffantia. Intra nos enim ea latis distant, que cum differentiam aliquam fignantem nacha fuerint, inter se non confunduntur. Distantia autem, uti medium, ex utrâque parte postu-lari videtur; eâdem tame ratione freti, ex parte objecti posuimus. Quemadmodum enim objectorum apparentiz per quædam media non transcunt, ita in quibusdam Distantiis delitescere & perdi ipsa communis experientia docet. Conditio igiturista maxime ad externos & internos sensus corporcos (pectat;intima enim facultates distantiis liberantur. Ideò modo quodam universali, id est more suo, præsentiunt facultates noeticz, quod qui ignorat, stupet. Debita autem in genere distantia ea dicitur, in quâ partes que obje-cum integrant, deprehendi & per se & secundum rationem totius pollunt. Qua in re observatu dignum est, quando ab won & codem objecto plura apparentiarum genera dari contingit, gradus perceptionum elle diversos. Ided in flamma citius percipitur lumen ab oculo, quam calor à tactu; ideò in idoneo alimento citius percipitur odor gratus, quam sapor; ideo in soro interno citius perci-pitur pulchrum in symmetria, quam ejus ratio; & quia hoc instinctus naturalis, illud objectum est diseursus, & quia quo interior fuerit sensus, eo citius conformetur; qua ratione visus, & anditus, sensuum externorum intimi merito existimari possunt. Que igitur animantia istis, maxime vero vifu gaudent, & reliquis gaudent fensibus; non ita è coverso; sunt igitur disciplina sensus Auditus & Visus.
Pulcherrima ex istis consectaria educi possunt, universale si

Man

rerum systema, & quo modo cœlestia & æterna cum terrestribus & caducis conspirent, perspectu habeas. Sed ad aliam non minus scitu dignam observationem properamus; ea nimirum citissime conformari, quorum apparentiæ per plura foramina trajici possunt. Cum enim non omnis apparentia omne permeet lensorium, sed quædam ad ipsam materiam refilire videatur, qua communia objecta sensuum vocant Scholæ, pata figuram, motum, numerum, &c. fublimioris & mage spiritualis natura habenda sunt, & quia primo conformantur, & quia in corpore satis Margine ex pluribus foraminibus datur aditus. Hinc & quod plures coincidant facultates, nos fensum verborum (ubi verba nos fugiunt)capere posse, & quo magis à memoria juvamur, nos citius intelligere constat. Hanc interea si reddas rationem. cur ifta non intelligis (neque enim fortaffe hoc in scutinio à memoria juvaris ) ab argumento minimè recedetur, si in alia fiat transitus An apparentiis igitur extra debitam distantiam delatis objecta diminuté exhibétur, & quò longius ed diminutius; esse tamen uti sanitatis, ita veritatis latitudinem quandam, supra docuimus. Satis commode igitur è longinquo percipiuntur objecta; de cœlestibus tamen ex oculo difficile erit judicium, & ratione medii, & distantia indebita. Quæ igitur ex solo intuitu de cœlestibus adferri solent, tanquam dubia & incerta in medio relinquimus; sed non solum objecta visus ex distantià indebità in angustias contrahuntur; sed ipsa etiam objecta reliqua, quæ media extra nos obtinent; ided soms in mussitationem tandem definit & molestiam. Mirum est interea quomodo à distantiis notis in ignotas profiliat Facultas illa, que circa proportiones rerum versatur; neque enim alia lege, de intervallis rerum, sive intercapedinibus judicium ferri potest. Hinc de objectorum distantiis (ubi quæ interponuntur-nos latent) difficilis erit conjectura; neque enim è longinquo ulterior pars amnis

latitude navian

amnis à citeriori distinguitur. Ultimò, ut ab istis in forum interius transcamus, observatu dignum est, in speciebus à memoria servatis ea maximè distare, quæ nulla relatione sunt contigua; ideò faciliùs revocantur aliquando, quæ olim facta.

Ad veritatem apparentiæ conditio quarta est, ut objectum situm babeat commodum.

Ti distantia ad externos, ita Situs maxime ad internos spectat sensus; in objectis enim visus & ractus, frustra debitum datur medium, distantia debita, situs si non adsit commodus. Multum enim refert à qua parte incipias; Differt enim pronus à supino, cubans ab erecto, obversus ab averso, uterque ab inverso; quod non solum in teipso, sed in characteribus istis (ne exemplum desideres) experiri liceat; quos si invertas, falsum omninò profitebuntur indicium. Intellectus tamen ad conditiones ex quibus apparentia cum rebus ipfis conformantur, regrediens, errorem castigare potest; sub ea tamen acceptione qua situs locum, sive spatium ambiens denotat; ita nulla facultas externa objecta fua fine loci conditione percipit. Situs autem debitus ille vocatur, qui in medio & distantia debita terminos rerum inter se concinne dispositos exhibet; ex utraque autem parte Situs postulari videtur, prout tamen conditiones reliquas (ubi fieri potuit) Situm etiam ex parte objecti posuimus. Quando tamen ad compositionem in foro interno devenitur, ultra omnes ad veritatem conciliandam conditiones exigitur. Principium enim est ordinis; longe facilius enim quædam post a sia percipiuntur; quod in intellectu, maxime verò in memoria constat. Quodcunque igitur in genere ad ordinis constantiam facit, ad Situm revocari potest; quodcunque denique vel methodo, vel rerum distributioni convenit. Neque enim aliter in memoria tua, vel aliena servantur fa-

mnemonis

cilè qua tibi excidunt. Non solum igitur fine ordine labilis est memoria, sed neque in ipso intellectu gradus bonorum alia lege soneè pensitantur; quo majus nihil prastare potest sapientia humana. Quorum interea termini diversi, diversis inter se facultatum proportionibus respondent, optimum habent situm: ut idcircò situs indebitus, inter omnes conditiones ad veritatem complexam requisitas, maximè turbare videatur.

Conditionibus igitur istis, quæ veritatem apparentiæ constituunt, instructi, definitionem aliquam Apparentie aggrediemur. Eft igitur Apparentia Ectypum, feu forma vicaria rei que sub conditionibus istis cum prototypo suo conformata, cum Conceptu denuo (lub conditionibus etiam suis ) conformari, & modo quodam spirituali (tanguam ab objecto decisa) etiam in objecti absentia conservari potest. Conformatur autem vel cum facultatibus externis, vel cum internis; quæ conformantur cum facultatibus externis, exuunt naturam fuam, neque enim species five apparentia foni Harmonici in memoria fervati tinnit : fpecies tamen illa (unde delectationem percépit mens nostra ) in memoriam revocata, novâ voluptate nos perfundit; quod quidem ex sensu interno probatur. Videntur interea species illa sive apparentia quaab objectis deciduntur, elle homogenea cujusdam natura; pars enim quatulacunque aliquam rationem totius obtinet. Neque igitur montis magnitudo fecundum dimensionem suam veram in pupillam oculi invehitur; ut ideò forma vicaria rei (prout ipla forma) tota in toto, & tota in qualiber parte effe videatur. Ideo in frequenti cœtu sonus orantis sese sigillarim explicat, neg; aliquis totam exhaurit vocem. An verò fint natura corporea, vel incorporea, nifi quid fit Corpus conventum fit, exagitari nequit. Certifimum est terminos utrinque habere, èventis denique circumferri, (nifi objecta que per oculum

Hime

Protey

lum trajiciuntur excipias: docet tamé experientia, & iplas rerum figuras ex vento vehementiore vacillare, que an ex medii inaqualitate, an verò ex organi concussione, an verò ex ipfa figura tremula oriatur, non facile constat. Certiffimum est apparentiam per simplex medium rectis ferri lineis; cum igitur obstruitur, oblique deferri necessum est. Mirum est interea species illas servari in memoria sine mas gnitudine manifestă, vel contrarietate; neque enim vel mole gravant, vel se invicem exuperant; sed Antipathias deponentes mutuas stabili sociantur sœdere; quæ enim rixa aliquando exoritur, non jam ab apparentiarum natura, sed à Facultatibus ei muneri destinatis ut res exagitet, provenire videtur. Neque igitur per se dulce opponitur amaro, vel calidum frigido, vel lupus agno, quia corpoream & elementarem exuêre naturam; in analogia tamen illa interna, quæ ad nos spectat, in Amorem vel odium definente, naturas proprias retinent; qua ratione coformationes facultatum internarıı ab externarıı conformationibus maxime distinguuntur. Novi à Scholis addi conditionem, ut objectum mediocriter afficiat sensoriu; sed si debita mora, debitum medium, diffantia debita, situs commodus adfit, videant an aliquid adeò invadere sensorium, vel sensationem opprimere possit, ut suo non defungatur munere mens nostra. Nos equidem tanquam in re ancipiti constrictum defugimus judicium; sed fi subsequétes conditiones una adfint, quidni vel ipsi commit issayur libero folis intuitu gaudere queant?

L'Uit veritas objecti (vulgo rei) & apparentia; sequitur Veritas conceptus, quam solam è prioribus nostram sacimus; habet autem prout reliquæ (præter veritatem rei) veritates suas, & quod magis est) utrinq; conditiones. Est igitur admodum conditionalis: ultra conditiones enim ad Veritatem apparentia requisitas, suas proprias vindicat, sine qui-

bus

bus nullo pacto constare potest. Veritatem conceptus interea à veritate apparentie distinguimus, quod hæc extra nos, illa pars nostri existat; & proinde mutuo quodam ordine constituta. Quemadmodum enim hæc est vera illa externa coformitas cum prototypo suo; ita ista est vera illa interna conformitas objecti secundum apparentiam illam. Sunt igitur omnino diftinata veritates iltæ;circa veram enim apparentiam conceptus falfus dari poteft, & vice verla:ita ut ultra istam, veritatem intellectus poni necessum fuerit, qui ad conditiones regrediens, unde facultates cum objectis suis conformantur, errorem castigare possit. Exemplo utar;In objecto per diaphanum coloratum transmisso, organum vitiatum si fuerit, novus superinducetur error, & quod album in objecto, purpureum in diaphano, flavum in icterici oculo esse potest; vera interim ut sit apparentia, ex quo purpureum, verus conceptus ex quo objectum flavum, esse perhibetur, (ita enim istæ si dentur conditiones revera videri existimandum est.) Neg; tamen hæc vera veritate objecti, (quia indebitum fuit medium;)neque ille verus veritate apparentiæ(quia organum vitiatum fuit)existimari potest.Ad conditiones igitur regrediendum est, (quod munus folius intellectus proprium facimus) ut veritatem istorum deprehendere valeas. Hoc interim observatu dignum est, verum si proponatur objectum & veræ deniq; conformitatum le-ges, nunquam falli intellectum; etiamsi enim, nisi excitetur, sileat Intellectus, cum demum soli objecto suo Analogo restipuletur; cum denique, nisi cundæ dentur conditiones, imperfecte & juxta præmitsa solummodo respondeat; verum tamen si detur. objectu (etiam è memorià desumptum) veræ conditiones, intellectum etiam in somniis verare contendimus; sine istis interea neque vigilans sapit. Quod qui advertit, summum de mentis immortalitate dubiu solvet; sed de hiis postea. Omnia interea ad principia sua reducenda

funt; quod non solim in Sensibus Externis, sed in Internis etiam constat. Conscientia en im (curbata oùm suerit) recene an secus senserit, Intellectus comunes suas notitius repetens, unicè dijudicare potest. Conditiones, ex quibus conceptus sit verus, vera si detur apparentia aggredimur, proinde dicimus---

Ad veritatem conceptus, conditio prima est, ut organum sit integrum.

SI enim organa Facultatum, sive externarum, sive internarum, compressa, constipata, tumida, convulsu, eversa, erosa, distorta, distensa, distrupta, totusa, soissa, puncha vel resoluta fuerint, totus ad modis depravati organi vitiatur conceptus.

Ad veritatem conceptus condutio fecunda est, ut organum nulla prava qualitate sit îmbutum.

Les sint exuperantes, impuri, orassi, turbulenti, obsenri, vaporibus misti, item si tennes, obsenti: si nervi male
assiciantur, frigiditate, siccitate, humiditate, inflammatione;
si partes vicinaziorer quas consensus datue, lasse succine: si
humores redundent, desiciant, peccent, corrumpantur: Inde in obulo icterici omnia slava; in lingua sebricitantis omnia amara sentiuntur; inde in soro interiori errores anticipationium, actiones ineptae, & cum praconcepta opiniones
succint salsa; monstra & deliria; de quibus, ubi de errorum
causis susus tractabitur.

Ad veritatem conceptus conditio tertia est, ut facultas que. Se sentire fentit, non vacillet.

 tate istà alibi intensà) nugantur Facultates, que circa externa versantur Importune denique de seipsis monent in vestibulo anteriore malè cobarentes rerum apparentia.

Ad veritatem conceptus conditio quarta est, ut facultas
Analoga applicatur.

On folum Facultatum organa & meatus, fed ipfæ etiam Facultates, aptum & concinnum fuis in conformationibus postulant ordinem. Quemadmodum\_igitur naribus in sonum inhiare, vel aures ad odorem arrigere, non nisi turpis & præposteri suerit ingenii:ita qui objecta propria instinctus naturalis, sensus interni, externi, vel disourfus trasposuerit, & in alienum jus verterit, totum Veritatis systema eversurum proculdubio arbitramur. Hoc igitur imprimis animadvertendum est, cum inter auctores nullus aded invaluerit error, ac ifte. Dum enim Notitias Communes (lacra principia) ex difcurfu convellunt; dum ea quæ funt discursus, tanquam Notitias Communes haberi postulant; dum Sensus Externos ad ca que sunt Sensum Internorum, & vicibus verfis, traducunt, nihil suo stare loco videtur. Maxime igitur in auctoribus advertendum, an ea quibus fidem adhiberi postulant, intra Facultatu legitimam cum Objectis (nis conformationem sita fint; cum nulla alioquin lege audiendi fint.In quibus igituradnotandum , qua Instinctus Naturalis, primum depotcere certitudinis locum. Secundum, quæ Sensum internorum. Tertium, quæ fensum externorum. Quartum, quæ discursus; et quia posterior semper maxime conditionibus obnoxia; et quia denique ab ipsa anima sive probationis principio maxime recedit; quorum explicationem passim hoc in opere invenies.

A autem in genere sunt Conditiones, quæ ad Veritates incoplexas desiderantur; Quæ siadsint, & ipsa addicitur intel-

intellectus Veritas;ultra iftas tamen lumen ad vifivam facultatem postulatur, de quo suo loco. Hoc interim observatu dignum eft, Facultates non recte conformari, nife cum obje-Etis suis cognatis propriss. Ideo (un supri innuimus) infinitum non capitur, nisi finite à conceptu; neque aternam mis fub ratione temporis. Dantur tamen Facultates in foro interiore iftis respondentes; que quiden funt illaiplæquæ aternæ funt, & quas in erernum fupereffe volumus. Interea Intellectus Notities fuis Communibus inftructus docet infinitum nostrum superare conceptum; aternum à nostro non mensurari tempore, Heig igitur paulisper acquiescendum donec ilto excludamur & corpore, & mundoun Potrò in objectis craffis nimis subtiles ; in subtilibus nimis craffi esse videmur. Ideo naturam corpoream spiritibus, spiritualem aliquando etiam corporibus affigiraus di fed utraque ab Analogis facultatibus sub conditionibus propriisizsemana da funt. Quo pacto sua alternari obtinget Provincia, & vera illa coftabit Fides, que à Facultatibus rite coformatis oritur.

Ista præsati, quibus conditiones, qua ad Veritates incomplexas desiderantus, possuimus: ad Weritatem Intellectus accedimus. Qui certe divinum quiddam cum sit, externis rerum non indigens ministeriis, suis gaudet veritatibus. Quæ quamvis nisi in objectorum præsentia silere videantur; cum tamen neque objecta illis, sui illæ quidem objectis deesse

possint, otiofa & inertes ex toto esse nequeunt.

Sunt autem veritates ista, Notitia quadam Communes in omni bomine sano & integro existentes, quibus tanquam calitus imbuta mens nostra de objectis hoe in theatro prodeuntibus decernit. Harum adminiculo igitur (neque aliter) de notisaque ac novis rerum speciminibus ita statuit Intellectus, ut an veri exploratores suerint Facultates nostra pracones & prodrema, solus dignoscere valeat. Neque tamen heic sistit Intellectus. Sed intus susceptas re-

idens

rum Notiques fub conditionibus debitis inter fe contexens, illas deinceps tanquam bonas & conformes; vel tanquam malas & difformes in foro interiore exhibet. Tantum abeft interea, unab experientia & observatione deducantur Elementa five Principia ifta facras ut fine corum aliquibus, five faltem aliquo, neque experiri, neque quidem observare poffimus. Nifi enimin foro imeriore deferiptum fuitfet, nosnaturain romm indagare debuille (neque enim ab objectis habemus istud, ) niti demum circa illam Notnia quadam Communes nobis indica fuiffent; neque hacab illis diftinguere , vel communen aliquam naturam investigare contigiffet unquam. Imutiter (mmo & damno noftro) nuda spectra, portenta, & terrores imaginum occurrerent, Analogia si illa interna unde bona vel mala judicantur, intus deteripris notionibus (unde enim pracerea edocu fumus? ) non constitisses q Qui igitur, quantum objecta in Analogia rerum externa ad propria ipforum perceptionea confertt, advertit; qui demum, quod à nobis ipfis tributum est, expendit;quid adventitium 8c peregrinum, quid denique connatum & à Natura dictante orcum, exploratum habebit. Sed non folum boni & mali, utilis & noxii delechi, Natura diofo audientes fumus; fed etiam in Analogià illà exteriore (unde veru à falso distinguirus) Facultates quasdam reconditas obtinemus, quab objectis excitata libentissime respondent. Hinc sit, ut quodeunque facile adsensum invenit, Facultatem aliquam conformantem in nobis obtineat. verò ex facultatibus sit, quæ circa preterita sive verisimilia. velcirca futura sive possibilia, vel circa aternas veritates versantur, non statim constat. Hoc igitur, & in qua Quastione respondeat, disquirendum est. Neque enim qui ad funcita triftis excitatue fenfus, femper elt objecto conformis. Conditiones enim nisi dentur, fe non jam veritari, fed timori paruisse existimandum est. Hæe igitur prius suspicienda du-

cimus. Eog. potius, quòd quò magis alta & necessaria suerit in universum veritas, co majorem erroris admistionem suscipere, communis doceat experientia. Nunquam intereà fallitur Intellectus, pramissa si sint debita; indebita tamen ut fuerint ad conditiones unde objecta cum facultatibus conformantur regrediens, errorem castigare potest. Sunt igitur Veritates intellectus, Communes quadam notitic in omni homine fano & integro existentes, que (tanquam partes scientiatum) ab ipsa Universali Sapientià deprompta,in foro interiore ex dictamine Noune describuntur. Istas igitur feligere, seponere, & in ordinem digerere hortamur Lectores. Suum enim in ordinem si compingantur Notitie Communes ab impuro opinionum cœtu vindicata, & mysteriis & fide & quidem authoritate eximis pollent, figmenta, errores, & molestias longe abdicantes. Ista igitur præstate, vel quidem à nobis expectate. Neq; vos magnitudo operis deterreat;infinita enim ad nova, & infinita objecta ut excitari possint Facultates, omnes Notitias Communes hanc rerum feriem expedientes, paucis admoda complecti licet propositionibus. Que interim dich funt, in unam Notitiam Communem contrahimus; sub istis conditionibus seilicet, Facultates recte conformani cum objectis suis. Qui igitur sensus falli docent, neg; ista advertunt, neg; omnem circa objecta veritatem effe conditionibus obnoxiam. Que si dentur, neque in somniis falli posse Intellectum, suprà docuimus.

Sequitur Veritas Complexa; est autem circa universalia. Hujus canon est: Intellectus sit verus circa universalia, quando veritates particulares inter se recte conformantur. Magnum est opus complexa veritas; universalem enim aliquam compingit rerum naturam, eamque ex una ista eaque simplici propositione. Que eodem modo afficiunt sicultates nostras, eadem erga nos sunt. Que nisi vera suerit, tota do-

D 3

Ctrinæ

faith figment

ctrinæ fabrica corruit. Alia igitur non superest veritas propositionis istius, Homo est animal, quam quod in animatis quadam codem modo nos afficiant; est igitur quadantenus vera thesis ista; de qua susius in Zeteticis nostris.

Huc usque de variis Veritatis acceptionibus, facilior ut fiat in doctrinam nostram transitus, quæ Facultatem, sive illud quod conformat; Objectum, sive id quod conformatur; & leges denique conformationis unice expendit. Primò igitur numerum & ordinem Facultatum, & eanum objecta, sive propria, sive communia; deinde etiam & Leges conformationum quæ supersunt, explicabimus.

Tot sunt facultates, quot sunt rerum differentile,

es molellias longe abdicantes. Ha igitur præfence, ve Acultatem vocamus omnem vim internam, que diversum sensum ad objectum diversum explicat. Que ad animam, quæ ad corpus spectant, suo loco docebimus. Heic fatis erit monuisse, Facultates quas cum Brutis communes obtinemus, ad ca objecta folummodò ferri, que ad ipsa bruta comparate spectant. Propius interea rem perstringendo, dicimus numerum Facultatum five noeticarum sive corporearum ex propositione ista costare; adeò ut dato objecto, dari Facultatem, & vice versa, existimandum sit. Neque enim mage mirum objectorum extra nos, quam fa. cultatum intra nos differentias deprehendi, si vel in ipsis differentiis, omne individuationis principium, aliquod Analogum in nobis obtinere (quò indubiè redeundum est) apud te cogites; vel leges, ex quibus Microcosmus respondet Macrocosmo, advertas; vel quod fortasse hæc ex illis oriantur. Sed ut reliqua mittam argumenta, ipsos Senfus no. stros in testimonium adducam, quos ex omni Differentia novà novo & insolito more affici, nemo non advertere po-

test. Cum igitur quodaung; novum est, aliquod Individuationis principium extra nos obtinere necetfe fit, cur non in nobis aliquam Facultatem Analogam denuò statuere licuerie? Si tamen plures differentias nulla relatione contiguas, (nisi quod fortasse per idem sensorium vel foramen trajiciantur in unius facultatis Analogae angustiam cogere lubeat; (cum tamen & diversum inducant sensum, & aliquod salte diversum conformationis medium , quod cumprimis adwertendum postulent) vide annon eo ipso animam tuam, (cujus unitatem imprimis tuemur)non ejus Facultates, quas diversas ad Objecta diversa explicat, intelligas. Sunt enim omninò tanquam radii anima, qui per sensoriorum spiracula sese prodentes, juxta mutuam Analogiam rerum cognatas species percipiunt. Nos mire interea turbant, dum alias differentias novis facultatibus, alias non item donant Schola. Sed cum diversitatem objectorum & facultatum ipfe fensus doceat, (quem ubique non tanquam judicem, sed tanguam testé inveritatibus nostris supremum adducimus ) nihil præterea morari necesse est. Alia igitur Facultas (per idem licet sensorium trajiciatur) circa existentiam objecti, alia circa quidditatem, alia circa qualitates, alia circa quantitatem, alia circa relationes, alia circa media, alia circa locum, alia circa tempus, alia circa canssas, alia circa finem, alia denig; circa istorum vel partes aliquas, vel complicationes (quas lub quæstionibus an quid, quale, Oc. in Zeteticis nostris complectimur)in differentia quacunque data versatur. Cum demum ad forum interius ventum fuerit, alia Facultas Analogiam internam, quà utile vel noxium judicatur, expendit; alia illam oult, five non oult; alia particularem; alia communem objecti naturam investigat. Quodcunque denique in rebus novum prorsus inducit fenfum, novum individuationis principium obtinere volumus. Maximeinterea cavendum ne quæ fæpè explorata habuisti, tanquam nova DINE: ducas,

ducas; cum fortalle in istinfmodi objectis nihil nifi diffirentiarum jam latis perspectarum complicatio aliqua nova occurrat. Heic igitur nihil pratereà advertendum est. Denique ad locum, vel tempus, vel medium, &cc. mutatum, quadain qua in istis tanquam recentia apparent, reducenda sunt. Neque igitur ad anniversaria & gemmascentis viola conspectum, que nudius-quintus fortalse in finu nature delituit, novam excitari Facult atem autumes, fed illamipfam plane quam olim compertum habuisti. Denique nocandum restat, ne que contraria vocat Schola, contraris facultatibus infigniamus. Solo enim gradu distant plurima, que contraria existimat vulgus. Neque igitur diversa facultas circa calorem, diversa circa frigue, ded diversa circa temperaturam, diversa circa ejus gradus statuenda est. Neque diversa circa grave diversa circa leve; sed, diversa circa pondus, diversa circa ejus gradus versatur. Neque alia circa album, alia circa nigrum; ted alia circa colorem, alia circa ejus gradus datur. Ita in fensibus internis, non alia circa birtutes, alia circa vitia; sed alia circa ea quæ debemus agere, alia circa actionum istarum gradum, finem, modum, &cc. impenditur. Differentiam intered five id quod pradicatur in quæftione quid eft, è media desumimus via; ejus gradus enim quæstioni quale, vel quantum respondents quod non folum in universali virtutum, immo & rerum naturalium ly stemate, sed in earum partibus observasse juvat. In quibus omnibus advertendum, Facultatem illam que circa gradus rerum versatur, ubique se immiscere; plurima enim vix ulla prætered lege diftant. Circa quam (& cumprimis rationem illam, ex qua quidditates rerum investigentur) in Zeteticis nostris fusius docebirur. Heic quidem abunde Lectori prospectum arbitramur, si circa differentias hasce facultates suas quidditative, circa istas quantitative, circa illas qualitative, (arque ita pari paffu, donec totum quaftionum

num noftrarum curfum absolverit) versari cogiteto Habet interez ex fententia nostra omne novum objectum novam facultatem conformantem. 20 Quo pactogoqui in angue tum primo viso communia quadam cum anguilla vel lampreta (quas sæpius vidit) observavent, & ab illisstanguam communibus differentiis) ad proprias rei quidditatem perftringentes delapfus fuerit, aliquod Individuationis principium necessario dari adverterit, quod quidem neq; commnis aliqua differentia, neque ejus gradue, vel complicatio aliqua fuerit; fed illa ipla forma que scientia speciei sue predita differentias illas communes in unitatem anguis compegit. Cum demum ab Externis Sensibus ad Internos (inter quos aliquem, forme five principio individuationis anguis illius respondere volumus) deveniene, sa fortasse horrore aliquo percelli fenferit, non jam ad communes illas differentias (quas scilicet antehac perspectas habuit) se affici aquim eft credere, ded ad aliquam ipfins forme virtutem, que ex occulta quadam Analogia fele juxta affectiones iftas & ad externos &ad internes prodit fenlus. Quod igitur anquemistum à reliquis animantibus distinguere valeas; quod illum horreas and Natura terum Cammuni 301 five ratione illa qua homo responder mundo majori pobrines. Ex quibus conflato Orme negum individuationis principium nociani aliquam diffundere specien so (five printip dixeris) cui nova ideires aliqua in nobis Facultas responderet, novo sensul five indicio sese prodens. Quod qui negaverit, exipsis individuanin quidditatibus evincendus est, quas a creeris cinfdemof pecies, of in feipfis, & in effectis fais diftingui facis liquet Abdite enim & recondite nature ut, fint quidditatumadiones (fi lenfus externos respicias) veras tamen effe nemo (quod sciam) dubitavis unquam. Hinceria fit, ut quod. cunque novum est, facilien memoria servetur, Explicantus enim Seiad objectum novum dilatantur. Facultates noftra. uciHinc porro ad Principiorum numerum facultates Analogas in teipfo emergentes observare licet: Horum interea fignature intime, five characterismi ex differentiis investiganda funt.In quibus observatu dignissimum est, communes differentias communem rerum naturam; particulares particularem nbique indicare. Quod igitur novum in objecto datur, particularem ejus fignat naturam; communes enim differentia ubique eodem modo se habent. Quo pacto, Eadem in ifta objectorum varietate vocamus, que post terminos exacte expensos; codem modo afficient facultates nofiras. Similia, que pene codem. Diverfa, cum quibus aliliquod commune. Contraria, cum quibus nibil. Ubi interea differentia Communes in objectis complicantur, & ipfas complicari Facultates volumus. Inter quas, Facultas illa qua rem lecundum fratum fuum naturalem expendit, sele egregie prodit, ut qua principio individuationis fit maxime Analoga. Qua ratione, non folim Hominem equo infidentem à bestià, sed hunc etiam hominem ab illo discriminat. Ita porrò quando in foro interiori objecta five complexa, five incomplexa è memorite penu defumuntur; in animo habere oportet, terminum fi addas vel tollas, novam quoad complicationem ) induci differentiam, unde novum inturgit objectum, de quo nova veritas dari porest. Que omnia facillime expedies, si differentias in apparentiis cum veritatibus rerum rite conformatas, cum veritatibus intellectus denno conformaveris. Sed non foldin facultates objectis, fed ipla etiam objecta facilitatibus respondent, quas ubique distin-gues, si has in objectorum pracentia solummodo exostari, illas etiam in objectorum absencia agere posse advertas. Qua ratione (licet mulla heic five esculentoram, five pooulens torum copia facta effet; cum tumen fame vel fin premi necessum sit ) cocedendum est aliquid extare quod impleat. Si Beat itudo aterna (licet nulla heic davetur beatitudo)ab uniuniverso humano genere expetitute omhino possibilis, nedum parabilis statuenda est. Heie igitur interfunt Medie; que fi dentur, & ipla datur vera objecti conformitas, Que interes ad Menteni, dustad Corpheattiment fuo loco expecta. Sed non folum circa prefentia, fed etiam circa præterita & futura versantur Facultates noftræ; quod non minus ex maitis & furdisillis fympatheir & antipathir que etiam ad adipettum, amorem, vel odium concitant) deprehendi potest, quam ex eo quod facro aliquo morbo, farore, enthufialmo correptis futura prædicere nequaquam fit infolens. Hec igitur olim, ifta eutn emeriti fuerimus corpora, referabit dies. Com interea que (nifi in objectorum prefentia filere videantur ) Facultates ad illa nova comparcant, u bique nove; quid verar, nova fi indies darentai Objetta novas eafq; innumeras in nobis excitari potte Facultates quo pado in rebus terminum invenire potes, in te ipio nullum.

Qui tamen forcundam istant Facultatum sobolem (tanquam proletariam nimis, & fortasse spuriam) rejicium to vio
deant annon innumeras animi dotes, eas in angustias cogant, ut quinque Sensibus suis non nisi quinque objetta tribuentes, multigenas illasin vocabulariis traditas dictiones
penitus exauctorent, & tanquam nullo indicio sulta expangant. Certe utcunque cavillentur Sophistas, eveniet ut nisi
ad differentiarum numerum facultatum calculus subducendus sit, tota sere accidentibus quinque concludetur Scientia
Humanas & perituris qualitatibus rerum vindicabitut sides,
Quod quam sit absurdum, ex ineptis corum argumentationibus urgeri potest. Neqs commitiumini, coloriumido is spori, vel ipsi demum duro ant molli inhituntur, ex quibus sibi
credi postulant.

Ut interea quedem de Nomenclatura facultatum auctioni (que tota quidem ex doctrina nostra turbari videtur) dicamus; exoptaremus quidem Facultatibus Conformantibus, nova (ubi defunt) ubique tributa fuiffe nomina. Uti enim (quamvis diversus sit sensus) qui avare circa divitias, ambitiosè circa bonores, lafcive circa poluptares verfatur, cum tamen in una radice recollecte fuerint facultates ifte conformantes, Appetitus vocantur: ita porrò, cum circa hac omnia Notitie quedam Communes subfint, & fue unamquamq; infigniri descripcione, & deinde in unum contralii verbum, tanquam opera pretium confulmus. Quod non folum in fensibus internis, sed in externis etiam apprime necessariu ducimus:ut tandem in id redeat omnis disputatio. FEx qua facultate probase Cum fine aliqua facultate atteffante nulla veritas intellectus dari possit. Ita ut non solum Facultates interna, fed & externa etiam, qua circa figuram, motum, numerum, distantium, &c. juxta differentiarum habitudinem, sua propria &c communia ubique acciperent nomina. Turpe enim quæ extra nos luxuriantur, intra nos deesse accommodatarad res vocabula. In iftis igitur per ambages & devia sensus tuos internos provocamus Lector, & fem ob defectum verborum aliquando circumloquimur. Nos interea ista de Facultatum numero (quarum rationem fi non capias, inihilo pejus que fequuntur, adlequeris) prafati, earum inconditain inordinatamque aciem (quatenus per verborum injuriam & contumeliam licet) dispone-

Um igitur Homo (animal numerolæ structuræ) variis & miris Facultatibus & externis, & internis ornetur, earum distributionem satis difficilem comperimus; Ad istam tamen quadruplicem divisionem omnis ex Facultatibus desumenda probatio reduci potest. Est igitur, sive Pacultates agant in objecta, vel vice versa omnis sensus.

ri (quæ tota quidem ex dockrina nostra turbari videtur) dicamusicxoptaremus quidem Feestraribus Conformant bas,

## ive conschola five latervientes Corpore of soult steem

Sirve sensus ille qui ex facultatibus communes notitias conformantibus oritur,

axal modery Vel man

SENSUS INTERNUS

vel

SENSUS EXTERNUS,

vel

DISCURSUS,

nathog . De quibus magnum iftud proferimus.

Vod neque per instinctum naturalem, sensum internum, sensum externum, neque discursum innotescit, tanquam verum proprie dictum nulio pacto probari potest.

stanguing falling St cure aliena

Classes, universas Facultates disponimus. Neque tamen hasce ut obtendas, sactum satis existimes: Nisienim objecta cognata, leges denique, sive conditiones exquibus conformantur, perspecta babeas; vel verismilis, vel quidem salfus ubique in opinionibus prosilies tuis; ista igitur seriò expende. Te interea pramonitum volumus (Lector) Facultates divinas, quas menti vindicamus, nullis claudi carceribus, (ultrà propria enim sua habent objecta communia,) sed ita facultates corporeas permeare posse, ut quoscunque ista inducant seusus, villa persentire decet vox apta) queam ideò caduca intelligere, amare &c. possunt Facultates divina noestica, non ita ad divina adsurgere possunt

five stomachola, five laicivientes Corporea facultates. Iste igitur est propositionis istius sensus: Quedennque per facultates iftas recte conformatas non innotescit . tanquam verum, adaquatum, intellectuale, universale & necessarium nullo pacto probari potest, ut id semper in librorum evolutione occurrat, ex qua facultate probant suas quas adducunt sententias. Mirà enim facilitate figmenta & opiniones refellit, rescindit unica ista Quastio. Ubi si illud quod veru, & facultatem & objectum cognatum, & leges conformationum intermediar postulat; in verifimilibus quædam,in falsis cunca defutura funt conditiones. Qui igitur ex Inftinctu Naturali probationem adfert, oportet ut Notitiam aliquam Communem à nullis ( misi ab insanis vel mente captis, qui verborum sensum non adsequei nihil non negare possunt) improbatam adducat; si à Sensu Externo vel Interno easdem obtinet facultates, eadem si dentur objecta, 'eædem conditiones; ista igitur consule, nifi dubiam malis adhibere fidem. Si à discursu aliter quam per legitimam quampiam ab aliqua Notitia Communi deductionem, vel tanquam verisimile dimittendum, vel tanquam falsum & cum aliqua Notitia Communi ex diametro puguans omnino rejiciendum, quod ifta ex parte adfertur, consulimus. Quo pacto neg; Philosophi imponent, neque Rhetores, neq; quidem verisimiles Historia, sed omni ex doctrina Analogas tuas Veritates

Primo autem de Instinctu Naturali, sive facultate illa quacunque, qua Communes Notitias conformat. que oriel muigi

Um ea que ex Consensu Universali sidem obtinent, & vera esse oportet, et ab aliqua Facultate interna conformari, (neq; enim salsa esse ulla ratio suadebit unquam; ) nulla cum sitin homine sacultas; cui ista potius debeatur veritas; sacultatem consormantem Instinctione Naturalem sacimus:

facimus, el lege, ut cui obsoletum videatur, aliud per me quarat vocabulum, integra tamen ut ftent (qua à confenfu universali petuntur) Veritates. Summa igitur veritatis norma, erit Confensus Universalis. Ut interea maximum fit operæ pretium, Communes illas Notitias seligere, & suo Comse loco (tanquam veritates indubias ) reponere; quod certe hâc tempestate (si unquam) necessarium. Cum enim mortalibus in summo isto verborum discrimine, non iam è cathedra rationibus suadeatur; sed (ipsa etiam reluctante conscientis & sensu interno) terroribus quibusdam ita extorqueatur fides, ut omnes extra Ecclefiam fuam five ignorantiz, five erroris ita rei fint facti, ut (nulla vel mora, vel quidem comperendinatione indulta) damnationem post hanc vitam fubeant zeernam, non est quò fugiat misera consternatorum turba, nisi Immota quadam veritatis fundamenta ex Confensu Universali jaciantur, que in dubio quocunque five Theologico, five Philosophico confuli poffint. Cum enim legem (id est Notitias fuas Communes in ordinem redactas) postulent gentes universæ, illa autem varia à variis Legislatoribus data sit; Cum denique inter leges ut aliquando diffenfus, ita in aliquibus fummus detur consensus, five religionem, sive ipsum jus civile & politicum spectes; Consensum illum Vuiversalem, tanquam do-drinam Instinctus Naturalis & necessarium Providentia divine Universalis opus habemus. Mirum interea est, quanta pertinacià infirmus mortalis, vel totas doctorum amplectitur sententias, vel totas rejicit. Et dum nullo uti novit delectu, fide quadam implicita seipsum misere involvens, proprias impotens abnegat Facultates, & cum ad terrores despiciendos non sit animo satis erecto, timet & odit. Sed neg; omni ex parte verætime Doctrinæ vulgares, neque omni ex parte falla Nulla enim unquam fuit tam barbara five Reliligio, five Philosophia, cui fua non ftetit veritas. Que tamen fi

errorum admistione(ut solet) conspurcata fuerit, non aliter nitori suo restituenda est, quam per separationem è methodo nostra. Si enim quæ vera, facultatem aliquam attestantem habent, quæ falsa habebunt nullam. Ex mente igitur nostra Consensus Vuiversalis & prima & summa Theologia & Philosophia habendus est. Cui operi mirè inservit Providentia illa divina, quæ quod prioribus ignotum fuit fæculis, totum ita jam patefecit mundum, ut nihil fere scitu dignum latere videatur. Non solum interea ex Legibus, Religionibus, Philosophiis, sciptorum denique monumentis quibuscunque Consensum illum universalem eruimus; sed & Facultates aliquas internas, ex quibus veritates ista conformantur, in nobis describi volumus. Infanos interea & mete captos, & impotentes illos animos mittimus, cuicunque five Ecclesiæ, sive Scholæ, sive opinioni adhæreant. Neque heic igitur Herest padimus viam, vel spiritui phanatico, nedu fensui particulari cujusvis Veritates in universum requisitas commodè vindicari posse asse veramus. Unicam Veritatis normam in necessariis, facimus Consensum istum Universalem (qui fine providentia divina non instituitur.) Hanc interea provinciam ed lubentius capessimus, quod in istis Dei Opt. Max. causam agamus, qui Notiones Communes tanquam media providenta sua divina universalis, nullo non faculo hominibus impertivit. Si quod interea in earum discussione maneat dubium, vos (Lectores) obnixe rogamus, ut (fepositis timore & odio quocanque) communione pia & dulci ea quorum datur consensus universalis, ab iis quorum non datur, secernentes, non tam nomina (qua fi neglexerimus, magnum in sapientia progressum faciemus)
quam res ipsas respicientes, Consensum illum universalem,
tanguam veritatem indubiam amplectamini. Neq; si hiisce vel illis verbis conventum non fit, totam rejiciatis sententiam; sed regressuad aliquam simplicem propositionem facto.

facto; (si ulterius non detur) in illo acquiescatis; à luxuriante caventes Discursu, qui pejorem ignorantia errore palsim obtrudit. Nos enim intrepide dicimus, omni saculo fuiffe & effe Homines, Ecclefias, Scholas nugivendulas, quæ ex atta the historiis verifimilibus, & discursu nescio quo putido, in subsequente aliquo saculo imposturas, & figmenta etiam illopida (quibus tamen fidem adhiberi postulant ) invexere, quod certe ex methodo nostra nunquam contigisset. Neque tandem vos in angustias cogi isto pacto existimetis. Dens enim & Virtus sunt Communes Notitia ubique ; à quibus qui recessit, nisi expiato scelere salutem sperare interdicitur. Restat ut nulla scripturientis sive ignorantia, sive ementita authoritas vobis suggerat Deum in necessariis, vel ad hanc vitam, vel ad aternam, ullo seculo vel bomini defuisse, vel quidem deeffe poffe. Est enim Providentia Divina Universalis supra omnem fida bistoriam. Si non aliter igitur, in foro interiore, etiam ex revelatione, media ad falutem cessisse existimandum est. Neque vos infantium sive Embryonum status deterreat; Ista enim, Providentia Divinas temperat, quæ justo & pio(occulto & abdito licet)judicio de rebus decernit. Quà ex Notitia Communi, dubia quacunque, quæ circa rerum administrationem oriuntur, solvi posle monemus. Horum interea quæ ubivis gentium vel creduntur, vel quidem juben tur (neg; enim est, si te monitum habeat Deus, quod ad media ulterius desideres) Facultatem conformantem, Instinctum Naturalem facimus. Qui fi in elementis, mineralibus, plantis, brutis, uno eodemque modo juxta specierum diversitatem, æquales & unius modi ubique prodit actiones, cur non in nobis idem præstiterit? Nulla cum sit vel mage necessaria, vel mage salutaris conformitas, quam illa quæ inter nos & supremum illud Numen (omnium quæ hic visuntur causam, medium, & finem ) instituitur. Quodeunque igitur in omni homine

uno eodemque modo se habet (male intellecta fi res vel verba demas) Instinctui Naturali acceptum referimus; in reliquis actionum libertas, & magna quidem varietas confpicitur. Ex quibus patet, quæ necessariò in rebus adsunt, esse solummodo media, Gratia enim facit ut illis fruamur. Quod nostrum interea existimari potest, est Arbitrii libertas, qua fi necessario terminaretur ad media, nostra esse defineret. Quatenus igitur in Arbitrii libertate provehuntur animantia, divina illis creditur facultas, & habent quo ipse Deus utitur medio. Uti igitur post existentiam motus, post motum vita, post vitam sensus, post sensum Arbitrii libertas in homine, immò & in mundo datur: ita iftis si rece usi fuerimus quidni ulterius feramur ? Hæc interim Notitiarum Communium (uti etiam reliquorum sensuum ) est lex sive fatum. Ut nisi ad objecta excitentur, sileant : cum tamen neque objeda facultatibus, vel vice versa, in necessariis deesse posse existimandum sit; ideò sive excitari, sive elici dicas, sibi ipsis ubique constare statuendum est. Hujusmodi autem funt. Nos quadam debere facere, Quadam etiam non facere. autem commendantur, funt; Nos debere effe pios, & gratos in benefactores, maxime verò in Deum qui istorum prima est caussa. Si interea ex iis quæda (quorum datur ex legibus, religionibus, O.c. confen (us univerfalis) etiam à ratione aliena existimari possint, in animo habe proprium esse Instinctus Naturalis irrationaliter, hoc est sine discurlu operari. Ita enim elementa, mineralia, vegetabilia (quibus discurfus & ratio negari videtur) ad propriam sapiunt conserva-Heicigitur vox illa communis veritatem luam obtinet, quæ ex iis quædam, quæ etiam supra bumanum captum, credenda docet. Cum enim Ratio sit quædam deductio notitiarum communium in suam infimam latitudinem; non habet ultra illas, quò provocet Sunt igitur Notitia Communes principia illa, contra quæ disputare nesas; sive ea pars (cien-

Pulcy

fcientiz qua ex fua prima intentione nos imbutos voluit Natura. Qua frab impuro opinionum ceru vindicata, in methodum denique & ordinem componantur, specimen a. liquod sapientiz divinz in illis elucescere non semel monuimus. Sunt autem omninò continuz; ex quibus que maxime connectuntur funt Divine & Morales Naturales enim paulò distare videntur; sed & ipiæ Naturales nisi verba nos turbent)in unum cum reliquis optime compingi possunt; nt ided Notitiarum Communium ordo & dispositio ad pacis universa complementum imprimis facere videatur. Ista igitur ut præstetis (quantum in vobis est )hortamur, donec mag num Providentia Divina Universalis abiolvatur opris Ne interea aliquid hacin methodo defideres, exemplum unum vel alterum fubliciemus. Religio est Notitat Communis; mulla enim fine Religione natio, leculum. Videndum igitur eft, quenam in Religione ex confensu universali fint agnita : universa conferantur : que autem ab omnibus tanquam vera in Religione agnoscuntur, Communes Notitia habenda funt. Sed dices effe laboris improbi: At alia ad veritates Notitiarum Communium non superest via; quas tamen ita magni facimus, ut in illis folis fapientie Divine universalis arcana deprehendi possint. Nihilo segnius ista adlecutus progredieris. Insuper Lex est Notitia Communis; iildem pallibus igitur inlifte, & que ab omnibus comprobantur leges, tanquam sanæ habendæ sunt. Sed breviorem postulas methodum, hanc etiam dabo: Intra facultates teipsum recipe, babebis Deum, Virtutem, Veritates univerfales, aternas. At totumne illud (inquies) quod à prioribus decantatum sæculis, tanquam dubie fidei habebimus ? Minime gentium; imò fieri posse credendum, quodcunque attributis divinis est Analogum, & (quod magis est) cum gratiarum actione accipiendum. Sed cum multa fieri posse que revera non finnt, Communis sit Notitia, suspenso gradu incedendum.

religion

incedendum in iis, que à narrantis Authoritate pendent. At nullo insuper bono nostro (inquies ) traduntur integra authorum volumina? Immò maximo; Notitias enim Communes excitant. Ista igitur evolve, modò veritatem rei cujus principium extra te, à veritate intellectus que à te iplo proficilcitur, veritates denique eternas & universales, à particularibus, & ab iis que funt ad tempus, distinguas. Hoc interea adverte; Non multa ut affirmentur ex Methodo nostră, paucsima tamen negari, ea nimirum fola que recta rationi adversantur, vel cum attributis divinis ex diametro pugnant. Ad definitionem Instinctus Naturalis accedimus; ubi præmittendum est, duplicem habere acceptionem, prout est facultas conformans, vel prout est ipfa conformitas in actum, id est in sensum deducta. Prout est facultas, ita est providentia Divina universalis instrumentum proximum ejusque pars aliqua in ipsa mente fignata: In secunda verd verlait fort agaita : univerta con cuatur : ouesnoitqsoo s manager very in Relations seconds.

Nstinctus naturales sunt actus facultatum illarum in omni bomine sano & integro existentium, a quibus Communes illa Notitia circa Analogiam rerum internam (cujus modi sant qua circa cauam, medium & finem reru, bonum, malum, pulchrum, gratu, &c) maxime ad individui, speciei, generis, & universi conservationem sacientes, per se etiam sine discursu consormantur.

QUIA desunt nomina (verbum enim instingo est obsoletum,) aliquando per Instinctum Naturalem innuimus facultatem conformantem, aliquando ipsam conformitatem in actum, id est in sensum deductam; qua acceptione sub ista definitione cadit. Idem igitur heic denotant Notitia Communes, & Instinctus Naturales; de quibus suo ordine. Primò autem de Instinctu Naturali qua-

tenus

tenus est facultas : Inftinctus Naturalis quatenns conformat non est ipsa mens, five anima per fe: vel anima id est mens in relatione sua ad corpus (ita enima nobis accipiuntur,) sed ejus emanatio proxima ita natura distanti contermina, ut Subinde dostrinam propria conservationis subministret; aded denique necessaria, ut nec morte tolli videatur. enim facultates sensus pracedunt externos, putà tactum, gustum, O.c. & illis sublatismanere posse quid vetat? Hujusmodiaute sunt Facultates ista; manent igitur post mortempetiami autem & relique manere poffint (ab Instinctu enim naturali exposita ad objecta explicantur) de hiis tamen dubitari potest. Neque enimalia si maneant Objecta, nobis fortaffe illis opus fuerit; Sapientiam enim Divinam universalem neque in necessariis deficere, neque in superva. caneis redundare, ab experientia, & quidem ratione edo-&i sumus. Ideò Homo (animal numerosa structura) pluribus adornatur facultatibus : Talpa quia subterraneus suit, vel visu carere potuit; Zoophyta etiam reliquis, præter tadum sensibus externis. Ideò juxta indigentiam una facultas post aliam gradatim sese ad objecta explicat; quod non folum in universo rerum lystemate, sed in ipfius denique hominis adolescentia observasse permagni momenti arbi. tramur, quibus scientia Analogia rerum proposita est. Qua igitur nobis connascuntur Facultates, neque ex morte tolli æquum est credere. Quidni igitur ad propriam conservationem ex facultate ista etiam sapiens suerit Homo post mortem? An verò in meliorem statum provehi detur, à Iustitia illa eterna pendet, que unicuique retribuet secundum opera sua. Aliquam enim (qualiscunque, vel quâcunque ex parte fuerit) nos semper degere vitam, vel Leges, vel Religiones, vel Philosophia quacunque docent, nos totos morte rapi non passæ; cum saltem ex Intellectu agente, id est, sacultatibus nostris superstites fuerimus. Quando igitur par-

inmit

tes corruptibiles ab incorruptibilibus (quod magnum & perpetuum opus naturæ facimus) separantur; non jain Facultates corrumpuntur, sed Organa, Quod igitur corrumpitur, nostrum non est; sed quæ ex seminis massa, alimentis, & ipsa corporea mole assumebantur peregrinæ partes et traduces. Nonne durum enim quiddam, et ineptum foret, istam si exædificaverit fabricam Mens nostra, se fenestras condituram undè prospiceret, portam verò habituram, unde exiret, nullam ; fed propriæ structura ruina opprimi? Haut mirum interea, aliqui si mortalem velint animam ; de illa enim animæ parte quâ ufi funt, intelligendum eft (Senfibus nimirum Corporeis) qui cà ratione morti sunt obnoxii, quà nostri esse desierunt; sed de his suo loco. Satis suerit Anima immortalitatem ex iplo fensu interno (modo non obstruantur facultates) dictari posse. Quam qui non sentit, per me dubitare nihil vetabit; coque magis quod mortem primam vel secundam ranguam peccati penam minetur Religio quæcunque. Que verò, qualis, quanta, & c. hæc vira secunda vel mors fuerir, ob defectum conditionum ad veritatis istius conformationem postulatarum, & quod nullus de iftis exftet confenfus univerlalis, sciri nequit. Neque enim magis jam de futuris sapimus, quam in utero clausi de istis, & certè similiendo ed erit aptior, quod excelso animo scientia prædito omnifaria adeò angustus, exilis, humilis videatur iste objectorum mundus, ac uterus Embryoni. Ut pereant igitur objecta externa, ut pereant facultates externe, unitas nostra exui si nequeat (quod'dubitare impium) fidus affecla manebit facultas ista Instinctus Naturalis, novas facultates ad objecta nova explicaturus. Qui fi in quovis, inarticulato licet, & incauto elemento sapiens fuerit ad propriam conservationem; & tutum & jucundum (modò absint scelera) reddere possint hominem. Hæc autem de Instincin Naturali pront est facultas dica

funto.

funto Secunda igitur acceptione, Instinctus Naturalis est a-Etus alicujus conformitatis, five conformitas aliqua in a-Elum deducta; qua ratione codem recidit cum Notitia Communi; & tanquam ipfius Natura dos, five Beatitudo quadam haberi debet. Quæ etsi hominem latere possir, quatenus nondum explicatur; si tamen ab objectis vel rerum, vel verborum, vel quidem fignorum excitata fuerit, Communem Notitiam futuram existimandum est. Oportet interea ut homo sit sanus et integer; quia cerebrosi, væcordes, excordes et ipfi demum futuri focordes, hâc in vitâ (occulto Dei judicio) parum vel nihil ista ex Facultate juvantur; etiamsi vires quasdam internas ad sui conservationem, aliquando etiam ad externarum injuriarum præcautionem admirandas delitescere, in ipso insano, ebrio, infante, &c. observare liceat; ut idcircò ex toto nunquam desint Facultates iftæ.

Communes Notitia (veteribus winas irosas) fuerunt principia illa sacrosancta contra que disputare nefas;ad que proximè accessere fundamenta rata, ea scilicet quæ ut prima frote vera visa fuerint, examen tamen passa sunt. Quo pacto aliquid à Discursu adjectum fuisse existimandum est; quibus ultimo in loco Experimenta five Conclusiones subjungebantur. Primas igitur partes obtinuere (cujulmodi in omni difceptatione quædam esse existimandum est) quæ nulla hæsitatione excipiebantur; secundas verò, quæ duriuscula fortasse in seipsis, vel fortasse ex deductione aliqua præpostera, vel ex opinionibus falsis præconceptis, fortasse etiam ex rebus, vel verbis, vel signis malè intellectis, fortasse etiam ex pluribus horum videbantur. Ita ut tertio loco subsecuta fint Experimenta & Conclusiones, quæ vel industria practica invenit, vel quidem sors obtulit; ex quibus Ars quædam confecta est, nullis nisi quas experientia dedit regulis obnoxia. Vocantur autem Notitis Communes, quia in omni bomine

comme

less t

homine sano & integro depreheduntur, modo Objecta sive reru sive verborum, sive signoru constent. Ad objecta enim excitari Notities Communes iple sensus ( quem ubique ad testimonium ubi fieri potuit adducimus ) docet. Neque igitur cum Objectis ipsis invehi vel delirus quispiam existimaret unquam: Restat ut in nobis à Natura describantur, & ut ista lege explicentur (quæ aliter in nobis filere possunt) Notitie Communes. Ut interea non folum imaginis, sed & Sapientiæ suæ Divinæ specimen aliquod, & partem nobis impertisse credatur Deus Opt. Max. Totæigitur Notitia Communes, ut in totum illud bonum commune intendantur, quasdam ipsum Creatorem sapere, ausim dicere. Magis interea communes in specie nostra vocamus, quæ cum omni homini sint communes, ex omni objecto elici possunt, ut, Effe alignam primam rerum cansam, medium, & ultimum finem. Dari quendam rerum ordinem, quosdam gradus, etiam & vicissitudines, &c. Maxime communes ut fint, quæ cum omni homini sint communes, & maxime extra nostram speciem fint communes, ut, ratio proprie confervationis, appetitus beatitudinis &c. Ut minus communes sint, quorum objecta sunt æquivoca, dubia; ita ut minimè communes sint, que errorum anticipatione obstructe, vel objecta obtinentes rarò conformata, ideò dici nequeunt communes, quoniam conditiones defuêre, quæ ad Veritatum uostrarum conformationem postulantur. Neque igitur communes dicimus Notitias istas, quia velint nolint in omni homine explicantur; sed ideò communes esse perhibemus, quia, nisi ipsi præcludamus viam, communes futuræ funt. Inter communes igitur illæ primum obtinent locum, qua ex omni objecto nulla interposita mora, conformantur. Quæ enim segnius deprehendimus, non sine discursus ministerio persiciuntur. Nunquam satis interea hortari possumus lectorem nostrum, ut ex consensu universali commu-

nia

nia illa Principia, quorum numerus est definitus, imò exiguns, (quod nos certò exploratum habemus) seligant, seponant, in ordinem denique digerant, & tanquam providentia Divina universalis ideam & Typum optimum habeant. Neque obstare debent diversa verborum in linguis diverfis fignificata, vel variæ loquendi formulæ. Hasce enim difficultates superare & potest debet ingenuus veritatisamor. Heic autem observatu dignum est, pluribus aliquando explicari verbis, quod tanquam unum aliquod ab intellectu accipitur. Aliquando etiam quod ab intellectu in plures ex sermone vulgari secatur partes, in unum aliquod contrabi verbum. Ne igitur vos vexent ista, à sermonead sensum internum provocate. Interea maxime advertendum est, tria in omni propositione spectari; Subjectum, Prædicatum & Copulam; ex quibus copula semper est idem verbum, Est. (Non Eft enim, ad Eft reduci potest, & debet.) Per verbum Est igitur, subjectum & prædicatum semper connectuntur, in quæstione Quando, sub ratione temporis præsentis, præteriti, vel futuri. Exemplum subjiciemus. Nos debemus esse fortes, vel Non debemus esse timidi, idem enim sonant. Nos debemus, hic igitur idem denotat, quod Nos sumus debentes. Veritas igitur prima hujus propositionis est, nos quædam debere facere: quædam etiam non facere. In proprositionibus enim conjugationes quæcunque ad verbum Est(operose licet) in quastione Quando, reduci possunt. Inter illa igitur quæ facere debemus, recensetur, nos debere esse fortes. Habent igitur ista facultates suas conformantes; sed progreditur Intellectus, & docet fortem debere effe ju-Stum; habebit igitur, Notitia ista Communis facultatem suam conformantem à priore distinctam. Sed neque heic sistit Intellectus, sed dicit fortem-justum debere effe sapientem, temperantem, &e. Aliæ igitur Communes Notitiæ, alii denique sensus, five fides novæ novarum facultatum conformantium'

mantium indices in surgunt. In hiis igitur Nos subjectum; fortes, justos, &c. prædicatum, copula Est ubique statuitur, per quam denuò inter se conformantur Notitiæ ista Com-Conformitates enim crebrò conformari, & in umunes. num aliquod coalescere possint. Sed de hiis in Zeteticis nostris, ubi sapientiæ humanæ termini & metæ designantur. Ut interea Communes istas Notitias ex auctorum sive scriptis, sive sermonibus eruere possis, post propositionem quamcunque seorsim expensam, in quâ quæstione prædicetur, puta quid, quale, quantum, &c. vel per se, vel prout complicantur, advertendum est; deinde quæ facultates respondeant. Ubi imprimis cavendum, Ne qua ex sensu, sive externo, sive interno probationes adferri debent, per discursum deducantur; Sunt enim in objectis suis sensus, five externi, swe interni testes summi. Conditiones denique expendendæ sunt, ut legitima fiat conformatio. Hisce instructus, quis detur sensus in omni propositione, & quæ sit ejus veritas, scilicet à quâ facultate pendeat, explorandum est. Quando igitur (quod ubique adnotandum) grate & lubenter accipitur doctrina quacunque, O ultro datur adsensus internus, aliquam Notitiam Communem, quam facultas sua Analoga conformavit, subesse scito: Harmonice enim respondere facultates objectis, non semel adnotavimus. Hanc igitur antequam progrediaris, erue, digere, & in usum sepone. Pari modo si ingratus datur sensus & molestus, videndum cum quâ Communi Notitià pugnat, quam etiam extricare & sibi vendicare, tanquam operæ pretium consulimus. Ultimò ut nihil desit in dubio & ancipiti sensu quocunque, videndum ex qua facultate objectum conformaveris. Neque enim à sensu interno, externo, vel discursu objecta quæcunque promiscue conformantur, sed suis propriis objectis singuli respondent; quod quia non advertunt scholæ, passim ineptiunt. Videndum igituran perperam transposueris Faculta-

cultatem aliquam, an verò Objectum sit indebitum, vel saltem an in detectum Conditionum rejici debeant, in quibus hæres; quâ ratione, omni ex doarina Analogas tuas veritates ernes. Si ulterius interea non detur, in simplici aliqua eâque maximè incontroversa propositione acquiescas; neg; illam parvi ducas, suo ut stare feceris ordine. Quandoquidem verò quædam facultates circa prasentia, quædam circa præterita, quædam etiam circa futura versantur, omninò disquirendum est quænam harum conformantur. Evenit enim, ut si praterita pro prasentibus, vel futuris, vel vice versa, in alterna harum complicatione accipias, totæ ut turbentur et è loco moveantur Facultates. Aliquando igitur quod tantum possibile est, et tertio alicui convenit, in te lenfum obducet gratum, et tanquam prafens aliquod ex anticipatione afficiet. Aliquando etiam quod preteritum est, tanquam futurum aliquod conjicietur. Aliquando etiam & præsentia inter ista irrepere solet. Quando interea ex re natà talis in foro interiore excitatur sensus, ut nunquam ita non esse debuisse existimandum sit, aterna veritates conformantur. Longe igitur ab istis-veritates caduca, crassa denique et corporea illa titillationes, quas cum brutis communes obtinemus, ablegantur; quas non sine nausea et fastidio experti sumus. Habent enim Corporei Sensus in nobis æquè ac in bestiis suas facultates conformantes, sed quæ ex modo conformationis et iplo sensu satis à Divinis Noeticis distinguuntur. In hoc quoque navabis operam, ut verum eternum quod semper præsens & parabile, à præterito sive verisimili, à futuro deniq ; sive possibili distinguas. Neque i gitur, cum tibi fausta precantur necessarii, qui excitatur sensus gratus, aliter conformatur quam ex Facultatibus illis quæ circa propriam conservationem, et quæ amicitia gaudet; Quædam denique non aliter molesta sunt, quam quod corpus lædere possint. In hiis igitur nullæ præterea G 2 ComCommunes Notitia subsunt. Cum denique Notitiam aliquam Communem conformaveris, videndum est, An non ex priori aliquà pendeat. Si igitur (quam ubique ad examen adducimus) propositionem istam acceperis, Homo est animal; disquirendum est undè veritas hujus propositionis, qua ratione ad Notitiam illam communem deveniendum sit, qua, Ea qua eodem modo afficiunt facultates nostras, eadem quo ad nos esse, docet; alia enim veritas propositionis istius non superest. Hujus denique veritatem si petas, à Natura esse a tanquam doctrinam Insinctus Naturalis haberi debere, respondendum est. Ultimò observare licet quò magis alta o necessaria fuerint Veritates, eò majorem erroris misturam obtinere posse: ideò nullum non in Cultum Divinum irrepsisse errorem & absurditatem sapè adnotavimus, pessimi iidem olim & sacerrimi ut suerint.

Plura de iftis dicenda supersunt. Sed quia totus liber de Notitiis Communibus imprimis agit, quæ sparsim disseminavimus, in messem colligenda sunt. Nos intereà non morari debet, quòd quo modo eliciantur Notitia ista Communes, nesciatis. Satis superque diximus vos nescire, quomodo fiat gustus, odoratus, tactus, quos tamen etiam inviti non rarò experti estis. Quæ igitur iisdem indiciis manisesta, ab omnibus uno eodemque modo accipiuntur, tanquam Communes Notitia habenda funt; ut non sit, quod solus dubitet quispiam. Si tamen ista principia negare pertinaci & refractario volupe sit animo, memento te obturare aures, occludere oculos, & totum etiam hominem(modò lubeat) exuere posse; ultra media denique non ferri Providentiam Divinam Universalem. Sequitur ut distinguamus, quæ ad utramque Analogiam attinent; quâ in re præmittendum est: Quodeunque uno eodemque modo se habet in omnibus ab instinctu naturali ortum ducere. Sive igitur Elemen. torum, vegetabilium, animalium, five demum ipfius intellectus,

no teen

lectus & voluntatis bumana actiones spectes, nunquam decoquet fidem Axioma istud. Maxime tamen circa Analogiam rerum internam (utpotè quæ sit cumprimis necessa-ria)versatur Facultas ista. Quemadmodum igitur in dubio quocunque, non habent ultra Notitias Communes quò provocent Facultates nostra discurrentes; ita quidem qua post externas species susceptas de Objectis sub ratione convenientiæ eorum vel disconvenientiæ judicant, ab Instinctu Naturali (undè enim prætereà? )ortum ducunt. Cum igitur aliud sit species, sub conditionibus propriis, suscipere, aliud de susceptis judicare, satisinter se Facultates ista distinguitur. Que igitur funt conformia sensibus externis, non funt semper conformia sensibus internis, & vice versa. Neque enim quod dulce, semper est sanum; vel quod sanum, dulce; varie igitur Facultates ista objectis suis respondent. Quapropter Authores Notitias illas, ex quibus rerum convenientiæ sive disconvenientiæ nobis indicantur, species insensatas vocabulo satis barbaro appellarunt. Cum enimoriginem suam Nature dicanti adscribere sint veriti, infensatas satis insipide nuncuparunt; reliqua nescio cui discursui vendicantes. Sed nos intrepide eas quascunque actiones quæ neque ab objectis externis, neque ab Humoribus internis proveniunt, Principiis sive Notitiis illis menti insitis acceptas referimus. Si igitur quod externum est, advertis; quod superest, erit tuum. Hoc si intelligis, Divinum quiddam adsequeris, vel ut clarior fiat sermo, quod tecum ad Obiecta ducis, dos natura est profectitia, & doctrina Instinches Naturalis. Totum autem illud quod verum à falso in Analogia rerum externa, five bonum à malo in Analogia systematis humani interna, discriminat, hujus est census. Quemadmodum igitur (ex maximè receptà sententià) Facultates quæ vident, andiunt, amant, ferant &c. nobis ut connascantur, (objecta sua cognata si defint) silent, & qui-

dem delitescunt, nullo sese indicio prodentes: ita quidem de Notitis Communibus, qua adeò non sunt experimenta, ut nihil fine illis vere experiri queamus, existimandum est. Al Car Apage igitur istos qui Mentem nostram, tabulam rasam, sive abrasam esse prædicant; quasi ab objectis haberemus, ut in A Ailla denuò agere possimus. Liber igitur ut sit clausus, sele no nisiad objecta explicans, (quod ipse sensus judex in obje-Etis suis supremus docet) tabula rasa no sine injuria dicitur. Nobis enim dediffe, ut audire, videre, sperare, amare, intra nostram staret arbitrii libertatem, misi quid, quale, quantum &c audiendum, videndum, sperandum, amandum esset, ex Instinctu Naturali edocti fuerimus, & incongruum & indignum Providentià Divinà Vniversali omnino foret. Circa ista igitur Notitia quadam Communes subsunt, quibus si errores & figmenta admisceantur, ad separationem per quæstiones nostras deveniendum est. Nulla enim facultas suà Notitià Communi, ex qua objectum, & conditiones, & causæ demum errorum investigari possunt, destituitur. Hasce igitur si comparas, & in aciem componis, illa ipsa media quibus Providentia Divina Vniversalis utitur, perspecta habebis, primas modò illis deferas partes, quæ Analogiam inter Deum & Hominem spectant. Ideò si Notitia sit Communis, Naturam nibil facere frustra; cogita Naturam dicentem. Ipsa nibil facio frustra. Si Notitia sit Communis; Quod tibi fierinon vis, alteri ne feceris; cogita exinde universum hoc administrari. Atq; ita in omnibus, si verborum nostrorum sensum adsecutus fueris, statuere licebit; modò ad sobrietatem sapias, & Deum istis adjicere, vel quidem abillis detrahere posse pro beneplacito suo ubique advertas. Quæ interea non fint Notitia Communes, quam quæ fint, longe facilius explorare possumus, hec in nobis à natura ut fint insita, illa autem adventitia & peregrina (quod discursui pracifi i & temeraria illi credulitati tribuimusi) que à munere proprio

proprio deficientes (ut Notitias Communes in suam insi mam latitudinem deducant ) ex infanis commentis, dum hanc notitiam communem explicare videntur, faciunt ut plurimum, ut cum illa pugnet, & in solennem illam Notitiam Communem, que contraria simul vera non esse docet, peccetur. Quo pacto vel fidem ipsis natura veritatibus adimunt, sua ut figmenta adstruant; vel saltem suis ineptiis veritates receptas ita condiunt, ut Primam Veritatem minimè sapiant. Notitias interea Communes quæ subsunt, & molem illam errorum sustinent, eruere, & suamin eutaxiam componere, etiam labore improbo, (tanquam operæ pretium) non semel consulimus. Nihil enim illis ritè dispositis pulchrius vel cogitari potest; si quæ interea maneant dubia, Notitie Communes in subsidium compellande sunt, ut que solæ ista enodare queant. Cæterum quod difficilimum in rebus occurrit, est objectum debitum, quando ex foro interiori desumitur. Etiamsi enim quando justum datur obje-Elum, Analoga sua facultas in nobis etiam ad fidem, sive adsensum illum internum respondet; quod dubium, tamen adsensum perplexum & ancipitem; quod falsum, obtinebit nullum. In hisce igitur partes expendendæ sunt, quo pacto quædam malè inter se committi comperies. In objecto enim suo non magis falsus esse potest Intellectus noster, quam in suo (cui credis) Externus Sensus. Vel igitur in objectum indebitum, vel in conditiones (quibus objecta rite conformantur) errores rejiciendi sunt. Quâ ratione terminos mutare nihil vetat, donec verum illud objectum insurgat, quod sine aliquâ hæsitatione excipi comperies. Quam acuto interea & accenso (ut aiunt) sensu opus fuerit, satis patet;maximè verd in iis, ubi artificio miro vera & falsa inter se committi solent, & in quibus dubium respondere sensum, suprà adnotavimus. Quomodo interea quod verum subest, ex istiusmodi opinionibus elici possit, Zetetica nostra consulenda sunt. Restat, ut caussam unde etiam in erroribus sibi complaceant plurimi, explicemus. Quâ in re sciendum est; Errorem quemcunque veritatis Basi, sive Fundamento alicui inniti, or proinde involutum illum or ambiguum sensum (etiam invità contumacià) obtinere. Quod intered aliqui adeò mordicus suas tueantur opiniones, in abusum Notitiae illius Communis rejiciendu est, qua post accurata rerum disquisitionem nos in aliquam sententiam venire, a in illà acquiescere jubet. Interim vel in Objecto, vel Conditionibus peccatum suisse, a vel moram desuisse debitam, vel totas Facultates disquirentes (de quibus in Zeteticis nostris) in examen non productas suisse, oc. existimandum est. Aliquo igitur scrupulo seseintus vexari sentiet, quamvis pra se serat frontem miser.

Quæ interea ab instinctu naturali Notitia Communes, à seipsis fidem vendicant; ut non sit, quod Sensus Externos ad probationem postules, qui ultra cortices & rerum putamina non delati, interiora non penetrant. Satis est, ista ex Internis Sensibus probari posse. Prout igitur turpe esset cibum in aures ingerere; ita flagitiolum quiddam foret Sensum Externum ad ea quæ sunt Instinctus Naturalis postulare. Neg; enim Sensus Externus vel primam causam pertingit, vel ullam; quam tamen esse nemo sanus dubitavit unquam. Ne interea quæ in immensis illis Authorum voluminibus opiniones te molestum habeant, Communes Notitias, vel Consensum Universalem ex illis exantlare consulimus; Quas denique si in suum composueris ordinem (unde in reliquorum judicium venias ) authoritate eximiâ donaberis, & nullo non ex libro instructior profilies: ipsam denique conscientiam testimonium perhibente habebis. Objicientibus autem quid novi ex doctrina ista Notitiarum Communium adferam. Respondeo, certitudinem in rebus etiam Mathematicam. Omnia enim è principiis suis ita probantur, ut quæ

rite

ritè deducta, æqualem promereantur fidem; æquè enim verus erit ignis è lapide elisus, ac ipse lapis. Cæterum nos pervicacis & perfrictæ frontis homines ad verisimilia & sigmenta sua dimittimus, an ad eorum fidem adstruendam Instin-

Elum Naturalem dari velint postulantes.

Maxime interea ad Individui, Speciei, Generis, & Universi conservationem faciunt. Nisi enim ex communi illà sapientia natura Lex intus rogata matuum rerum vetaret interitum, in se alternis vicibus ita sævirent omnia, ut nihil non subitò periret. Sed quia à proprià conservatione communis rerum falus ubique pendere videtur, particularis illa (qua in omni animante) providentia naturæ ab Individuis incipiens, deinde in speciem & genus se diffundens, de remotis le minus sollicitum habet;iiidem gradibus remeans, quibus ad nos pervenit Providentia Divina Universalis; que maximam universi, proximam generis, remotam speciei, ultimam denique individui curam gerere videtur. Ideò quæ nos servant, servantur: ideò sibi mutuò cedunt Natura & Gratia prout earum alterutrâ în Universi istius administratione opus fuerit. Superior tamen inferiorem(ut plurimum) conformat naturam; Periodi licet in aliquibus citius abfolvantur. Ided quia in homine reliqua animantia perfici voluit Deus, Facultates ad virtutem & religionem ultra communes indidit. Ideò denique providentia universalis five nature, & particularis five gratie Summa quedam Providentia datur, utramque temperans. Unde hac, qua ultra media non fertur; & illa quæ facit ut i lis etiam fruamur, inter se conciliantur, et utrique sua stat dignitas. Indê ultra Analogiam illam inter Deum & Hominem (ad quam nemo non sponte, aliquo saltem sub cultu fertur ) in Ana. logia illa rerum inter se, Quod tibi fieri non vis, alteri ne fececeris, intus descriptà notione interdiceris. Impiè igitur à quibusdam factum, qui Naturam sive Providentiam rerum Univer

universalem suis blasphemiis impetunt, illam penitus corruptam, depravată prædicantes; à cujus bonitate habet, ut illam aded impune convitiari possint. Sed dicunt se Gratiam isto pacto exaltare: Respondemus, Gratia ista si sit universalis, partem esse Providentia illius Communis; sin verò particularem esse contendunt, remedia malis paria nondum invenere; sed universalem tollunt, particularem suam ut commendent Gratiam, quam tamen ita confiliis, occultis judiciis & prædestinationibus involvunt, ut nist ab æterno eoque ex beneplacito petatur salus decreto, frustrà ab ipsa fide, oratione, & totis quæ gratiam sive providentiam particularem provocant facultatibus, implorabitur. igitur annon dum illam adstruere aggrediuntur, utramque labefactent; & neque Natura, neque Gratia, sed Fato cuidam Stoico totum falutis mysterium tributum sit; quò certe (quicquid in adversam partem dicunt ) recidit, quodeung; ista ex sentetia adstrui solet. Sed aliter se res habet, & si faciat quod in se est homo, illi non defuturam gratia ista salu-All haytare, existimandu est; ubi enimi desinit providentia bumana, incipit Divina. Injuste igitur de Natura sua queritur Humanum genus: Habere enim omnes (mediante providentià Divina) unde Deo accepti esse possint, æquumest credere.

Sequitur definitio nostra, & per se etiam sine discursu, Notitias istas Communes conformari docet. Non distitemur
interea plurimas dari Veritates, quæ no sine discursus ministerio persiciuntur; sed hujus census Notitias Communes
in secundam classem rejicimus. Etiamsi igitur Discursus
semper circa eadem versetur, maximè tamen distant Facultates istæ, adeò ut vasta intercapedine "Instinctus naturalis
" prima in homine, o in universo, Discursus ultima sit Facul" tatum, totis sensibus sives internis sive externis interceden" tibus. Maximè igitur distinguuntur Facultates ista, etiasi
non ignorem illos, qui omnia ex discursu nescio quo futili

adstru-

adstruunt aliter sentire. Sed nos totum illud quod rationem rectam, sive intellectionem, sive intellectum vocant Schole, nihil aliud esse dicimus, quam deductionem alicujus principii, five notitiæ communis in suam infimam latitudinem per quæstiones nostras. Quæ interea ab experientia deducuntur Conclusiones, hisce addi possunt, uti quæ rerum scientiam integrant. Eâ lege, ut ea de quibus inter omnes homines conventum est, ad doctrinam Instinctus Naturalis tanquam postliminio revocentur. Hæc igitur meta & terminus facultatum discurrentium poni debet, ut post examen solitum ad proprium principium regressi, in illo acquiescant. Maxime interea à contradictionibus cavendum, in quas misera semidoctorum caterva passim impingit; neque enim hæc Notitia communis tanquam rectè deducta existimandaest, si cum illa pugnat. Quemadmodum igitur humani corporis compagem neque membra quædam (cæteris omissis) neque quidem omnia citra debitam diarthrosin constituunt: Ita omninò pulcherrimum Veritatis lystema neque à singuls, neque quidem ab universis Notitiis Communibus nisi in suam adaptentur seriem absolvitur. Ut optem igitur Communia ista principia à confensu universali firmari sanciri, & in suum denique ordinem digeri, tandem ut nullus mortalium imponeret, & haberet credula mortalitas in omni dubio, quò confugeret. Certè frustrà è suggestis concionatores celeberrimi olim miracula decantarent sua, nisi veraces in causa prima (scilicet Deo) in fine(scilicet præmio & pæna) in mediis(scilicet virtute vel vitio) facultatibus Analogis ubique respondentibus, deprehendentur. Heidigitur Communes Notitia fternunt viam; quibus si falla & particularia admiscent, ad examen illud deveniendum est, Ex qua facultate probant; quo pacto quod attributis Divinis Analogum, omni sæculo piè credi potest. Cunctæ igitur Veritates à proba facultatum conformatione

H 2

p:ten-

petendæ sunt. Qui enim cum objectis incognatis illas conformat, deformat, & quidem personatas exhibet; ut interim Notitias Communes, quæ ab Instinctu Naturali per se, ab iis que non fine discursus ministerio conformantur, cas scilicet quæ sunt primæ classis, ab illis quæ ad secundam spe-cant distinguamus. Sex notis sive differentiis rem expediemus. Primo igitur distinguuntur ex prioritate; Instinctus enim Naturalis prima, Discursus ultima est facultatum. Ideò in Elementis, Zoophytis, &c. & in iplo demum Embryone propriam conservationem procurat facultas ista, quægradatim deinceps lesead objecta explicans, notiones discursus ubique anticipat. Ided in domo secundum regulas Architectonicas extructa, pulchrum symmetriæ prius ab Instinctu Naturali percipitur, quam ipsa ratio, qua ex proportionibus partium, &inter se & ad totum, operosè (nequé tamen sine auxilio Notitiarum Communium ) perficitur; quod in venustate faciei, formæ elegantia, concentu harmoniæ &c. satis constat. Neque enim vel Mathematicus, vel Musicus, unufquisque ex fæce populi quibus ista placent, perhibetur. Secundo ex independentia; si enimab aliqua Notitia Communi pendet, non jam primæ sed secundæ classis (vera ut suerit,) habenda est. Quando igitur ulterior non datur, quò regrediamur, Notitia Communis, primas tenere partes existimanda est, à quâ idcircò totam probationis seriem deducere oportet. Tertiò ex universalitate; summam igitur Instinctus Naturalis legem facimus (insanos si demas & mente captos) consensum universalem. Particularia enim tanquam suspe-& imposturam olentia, vel saltem tanquam erroribus diluta habuimus semper. Per se denique Notitia Communes (taquam ex ipsa naturæ sapientia depromptæ) sunt universales, ex discursu licet in particularia devolvantur. Quartò ex certitudine; ita enim authoritate eximia pollent, ut qui illas in dubium verterit, ita totam rerum turbaret natu-

ram, ut ipsum hominem quodammodo exueret. Nefas igitur coutra ista Principia disputare; quæ quidem si intelligis, negare nequis; recte enim dicitur intellectum principiis volunt atem fini per le adlentire. Quinto, ex necessitate, nulla enim Notitia Communis non facit ad bominis conferwationem. Sunt denique adeò mysteriorum fœcundæ, ut si in ordinem compingantur, ipsius Sapientie aterna Universalis specimen illud deprehendi potest, cujus nulla præterea in nobis vel quidem extra nos præclara idea datur. Ideò consilio proprio regimur, & in arbitrii libertatem ita sese disponit Fatum, ut si in insipiente solus sapiat Deus, in sapiente uterg;. Hasce igitur ditpone, neg; à teipso recedens temerario feraris discursu, quasi ultra Notitias insitas starent ista; led ad facultates proprias regrediens iisdem gradibus remea, quibus ad te pervenit sapientissimus rerum Conditor. Sextò, ex modo conformationis; nulla enim interposità morà coformantur (modò vel rerum vel verborum sensum adsequaris) Notitia Communes; Discursus verò lente & per species o quaftiones suas operatur, ita in infinitum progrediens & regrediens, ut neq; ipsum copatiatur sensum. Indè errores Scholaru innumeri, dum qualitates aliquado Elementis (ipso invito & reluctante sentu) ex discursu tribuunt, nó advertentes injuste quæ sunt sensus, discursui, vel vice versa vindicari; & unicuique facultati suam latitudinem obrigisse, ultra quam vel inepta fuerit vel nulla Animadversione interea dignum est, Ea que sunt Instinctus Naturalis, etiam ex falsà hypothesi suaderi posse; sidem enim per se obtinent. Ideò Cultus Dei etiam ex mendosà Religione urgeri potest; quod sphalma quidem discursui tribuimus; neque enim hiisce opus habet vera Religio. Non solum igitur ex prioritate, independentià, universalitate, certitudine & necessitate; sed et iam ex modo conformationis veritates Instinctns Naturalis, à veritatibus Discursus distinguntur. Ut ideò nisi termi-

no

num

28ge

num ponat Instinctus Naturalis, ita species et dubia exagitabit sua, ut nullibi consistat descursui anceps. Inique igitur ab Archiatro factum, qui ut doctrinam illam facram, quæ supra rationem, convelleret, rationem (id est, aliquod inferius )ad eorum probationem quæ sunt Instinctus Naturalis deposcebat. Omnes igitur ubi istæ veritates Instinctus Naturalis signaturæ conspirant, interpellare nefas esto. Si intereà quanam fint illa Notitia Communes petas; Respodemus, communes ut fint, in te existere oportet. Quæ igitur informes indigesta & erroribus admista Notitia Communes in te latent, si per examen nostrum (Ex qua facultate probas) separes, & in ordinem denique componas, illud ipsum quod labore immenso è legibus, religionibus, sapientiorum denique libris universis congessisse profitemur, adsequêris. Et quidem nimis doctum omne ferè sæculum, regionem, hominem comperimus, five Græcum, five Barbarum, sive prius, sive quidem posterius suerit. Indè ultra veritarem (Icilicet probam facultatum conformationem) potius quam citra illam stetisse in communi positum est more. Habes interea Lector duplicem' Methodum unde Notitias iftes Communes investigare possis. Hasce igitur nactus orna, atque ita dispone, ut unicuique sua tribuatur dignitas & ordo. Quod certè adeò non molestum comperies, ut miro quodam gaudio perfusus, intus Harmonice respondentes Facultates unde conformantur, senseris. grave ducas istas exauctorum sententiis eruere. " Quando-" cunque enim Facultatem aliquam intus excitari advertes, " propositionem illam cui sensus internus respondet, in suam " ultimam Notitiam Communem, & Facultatem denique con-" formantem resolve, & illud tanquam primum apud te ha= Hoc si intelligis, te nihil præterea morari necesse est. Cur enim si eadem dentur objecta, eædem facultates, ille te sapientior evaserit? Si tamen onerosum ducas vel moleftum,

stum, Notitias istas Communes in aciem componere, te isto sublevare onere nobis propositum est. Interim vos monitos habeat liber iste, in quo laborem & tempus non aliter compensari cupimus, quàm ut existimetis, quæ præterea ex gratia, sive providentia sua particulari adjecit Deus, à nobis in lucro poni. Neque enim aliquid in Naturà, sive Providentia Communi ita commendatum volumus, quod non præveniri, & quidé superari à Gratià, sive Providentià particulari & possit, & debeat. In hoc igitur unicè contendimus, ut quòd Divinum est, et (utcunque depravatum sue rit) Providentia illius universalis quotidianu opus, vel in seipso vel saltem ex remedio suo salutari, à blasphemis immune et proprià dignitate maneat conspicuum; quo pacto ipsam Dei Opt. Max.causam agimus.

Sequitur objectum Instinctus Naturalis.

Cum autem omnis Facultas Divina noëtica, duplex habeat Obje Etum, proprium scilicet et commune; (corporeæ enim nullo nisi singulari gaudent) proprium objez Etum Instinctus Naturalu primo loco explicandum venit. Est autem Beatitudo æterna. Cum enim in ordine ad illam et omnis Notitia Communis, et quidem actio legitima naturalis existat, in Beatitudinem banc æternam toti componimur. Ille ipse igitur Instinctus Naturalis, qui et in nobis et extra nos à propria conservatione ubique incipit, in Beatitudinem æternam tanquam in suum sinem ultimum dessinit. Quod adeò latè verum ut ipsis ænsing quodammodò competat; perennem enim et lautum quendam statum et saustitatem suo more insectari videntur. Mors interea omnis externum aliquid exuit; manet tamen Facultas primigenia Instinctus naturalis appetitum issum in ipsa etiam ele-

hious

mentari natura subministrans. Variæ interim ut dentur rerum periodi, in hoc tamen conspirant omnia, ut Beatitudinem suam aternam unanimiter expetant, inepte aliquando licet & frustrà. Beatitudo aterna igitur, & proprium Hominis, & commune rerum objectum effe videtur. Sed ut mittamus quæ ad nostras non spectant partes; in præsens tantummodò probabimus, Rationem illam propria conservationis, que in omni bomine, ad beatitudinem illam eternam proprie & per se terminari. Cum enim, Lector, nisi æterna sit illa conservatio, tantum aberit ut res conservetur, quod tandem corrumpi & perdi necessium fuerit; cum denique is sit optimus conservationis status, qui nos Beatos omni ex parte reddit, objectum adaquatam Instinctus Na. turalis erit Beatitudo aterna. In hanc igitur (non dico in caducam) totum intende animum, totum amorem, totam fidem: quam nisi adsequaris, in media deficis via. Magnum interea te præstare cogita, si illam sperare audeas; (neg; enim scelestis ista in promptu sunt) quam tamen nisi ex totis facultatibus ritè conformatis ambias, in spem incumbes frigidam, cassam, inanem: Hoc demum tanquam scitu dignissimum, circa Arbitrii libertatem accipe; nempè te in eo gradu esse constitutum, ut non esse beatum appetere nequeas; eòusque igitur te non esse liberum. Cujuscung; enim in objecti fruitione tuam ponis beatitudinem, te beatum inde reddi obtestaris, (qui enim in nihilum teipsum recidere cupis, hoc ipsum tanquam Beatitudinem adstruis tuam.) Quod igitur te liberum sensus internus dictet, ab eo provenit, quod in electione mediorum ad beatitudinem tuam, teliberè habeas. Ita enim à Deo Opt. Max. nobis prospectum est; ut in iis quæ conducunt ad beatitudinem nostram, ultroneà donemur optione; ita ut si boc ex votis non cedat, illud tentare liceat, & in nullo non acquiescere. Te tamen (si non aliter) ipsa ex nausea & tædio corporearum

annihile

rum delectationum feut repetat, monitum habebit caufa, medium, & finis ultimus Deus Optimus Maximus; quâ ratione solennem illam de Arbetrit libertate quæstionem in fuam folvimus distinctionem, & no smet ipsos liberos circa free at to media, non utique circa finem ultimum perhibemus. Commune objectum instinctus naturalis est, quodounque ex reliquis facultatibus sive noeticis, sive corporeis conformari potest; Cujuimodi funt non illi tantum Sensus, qui principio Individuationis uniuscujuscunque Differentia respondent, (uti supra annotavimus) sed & illi quoque Sensus ex quibus objecta bona vel mala judicantur. Vel ut clarius loquar, quodeunque & animam juvat & corpus. enim permeat & lustrat Facultas ista, Providentia Divinæ universalis instrumentum proximum. Ideo nihil à naturâ nostrâ ita abhorret, quin exinde aliquid & yeri & boni elisere valeat Facultas ifta. Prout igitur omnia bona particularia in ordine ad Beatitudinem aternam tanquam luum finem ultimum deprehenduntur: ita omnes intermedia facultates sub illa que Beatitudinem aternam consectatur, militant. Ista igitur est rerum series. Quomodo interea doctrina de Summo Bono cum ista concilietur. ad calcem libri docebitur. Interea Beatitudinem istam eternam Instinctus Naturalis objectum aded necessarium statuimus, ut imprudenter licet & contradictorie, ex nullo non exquifita fuerit Saculo, Regione, Religione, Philosophia. Quantumvis igitur in qualtione quele, quantum, ubi, &c.litigetur, de re ipsa imprimis conventum est; & proinde nisi totam rerum naturam ita pellundes, ut vel larvam facias vel fucum, erit possibilis Beatitudo aterna. Media supersunt; que si dentur, & ipla datur objecti conformitas. Quod interea adeò disertis verbis Beatitudo aterna tanguam objectum Inflindus Naturalis prædicetur, huic posteriori cumprimis debemus feculo. Atq; hiisce ita pramonitis, ad intermedios

illos sensus internos & externos, ex quorum conformatione debità, prima & ultima pendent, accedimus.

C Ensus Interni sunt actus conformitatum objectoru cum fa-I cultatibus illis in omni homine fano integro existentibus; qua ab instinctu naturali exposità, circa Analogiam illa reru interna que bonum, malum, gratu & ingratu, Gc. Spellat, particulariter, secundario, & ratione instinctus naturalis versantur. ORdinem fequimur naturæ; Supra, Instinctum Naturalem primam fecimus facultatum, quia in Elementis, mineralibus, plantis, co c. Ista jam secunda sequitur, quia in Zoophytis, testaceis, crustaceis, &c. quibus luculentus (saltem) omnis sensum externorum usus negafi videtur. In illis enim internus quidam viget fbiri. tus sensum subministrans obscurum, sese tamen in affe-Etibus sive ad individui, sive ad speciei conservationem necessariis satis prodens. Quod non folum in universali illâ rerum compage liquet, sed in ipso ériam Embryone. Sublimi enim illa sensum externorum fabrica nondum extruca, Ichnographia quadam fensuum internorum intus describitur, et ex delineatione quadam rudi totius futuræ molis fundamentum agitur. Denique in ipso Homine (modò accurate advertas) qui primò in objecti cujulcunque insultu immutatur, Sensus est Internus ; quo affecto, ad suum officium excitantur emiffarii illi (ad menfuram fuz virtutis agentes, spiritus. Post Instinctum igitur Naturalem, five fapientiam illam æternam in nobis descriptam, Sen/us Intermus primum vendicat locum, ut qui sit maxime ejus affinis, & circa idem objectum novissimè verlerur; & quia denique ab eorum aliquibus incipiant, & in eorum aliquos definant cunda, qua ab objectis exhauriuntur doctrina, Quos ideò ita ægre divelli patimur, ut totos simul proponere, hoc in loco placuerit. Observatu interea dignum est, identitatem quandam radicis cum Instinctu Naturali obtinere, etiamsi ex

Blastice mature

ex differentiis suprà allatis satis dispertiantur. Post communesigitur notitias, sive doctrinam Instinctus Naturalis in homine gradatim & successive sele ad objecta explicantes, particulares quadam Notitia & Sensus suboriuntur, à suis facultatibus particularibus conformatæ. Qua igitur ratione, omni homini insunt Sensus Interni, sub definitione vaga Instinctus Naturalis cadunt; nam amare, sperare, conscire, O.c. nulli non convenit; ea tamen acceptione, qua ad particularia terminantur objecta, particulares vocantur, Qui e, nim hoc vel illud amat, fperat, conscit, ex affectu suo determinatur ad particulare aliquid'& se hoc vel illud amare. serare, confeire lentit. Particulares interea fenfus lub univerfalibus militant, ubi debita facultatum conformatio instituitur, Et quæ five in Divina, five quidem corporea objecta impenduntur Facultates, in Communium illarum Notitiarum, quæ circa affectiones, jus veniunt. Dilatari verò ad res Facultates tuas ubique cogita; neque te subinde rumpi subverearis. Nisi enim infinitatis typus aliquisi in te describarur, quomodo ad imaginem Dei conditus fueris? Terminum in rebus invenire potes, in teipso nullum. Ad objectum igitur novum, novam aliquam facultatem Analogam in te excitari audenter pronuncia; modo leges quas suprà attulimus, probè advertas. Inferiorum regimen à superioribus petendum tamen (uti suprà monuimus) & Communes Notitia consulenda sunt; cum nullà alioquin lege, qua in dubio quocunque creanturlites, dirimere possis. Ex quibus patet, duplicem veritatis Sex sum Internorum rationem insurgere, communem & particularem. /Ideò dari posse conformitatem aliquam particularem inter facultatem aliquam (fortaffe super-numeraria) & objectum particulare, non diffitemur. Sed cum ista sint opinionum, immò& errori Afyla; & cum in Naturalibus actiones exjusmodi à corporeis ut plurimum pendet, & intercutibus quibulda principiis

mag.

cipiis, qua ulera sympathias & antipathias suas non feruntur, à nobis (qui veritatem illam Communem, imò & zter-nam à facultatibus desumptam investigamus, illam denique ad quam particulare cujuscunque sive veri sive boni exa-men reducitur) & à doctrina nostra longe ablegantur. Antequam tamén ad divisionem nostram solennem, qua quasdam Facultates internas unima, quasdam etiam corpori vendicat, accedamus; pramittendum duximus quos heie exponimus Sensus, esse illos, qui simpliciter eirca Analo-giam rerum internam, sive signaturas & characteres re-rum penitiores versantur. Qua ratione Diseursum (uti qui utramque Analogiam exagitat ) suo et quidem ultimo repo-nimus loco. Heic igitor si uspiam Sensus tuos Internos provocamus Lector, quos subtiles, acutos, uccensos exposcimus, qui neque nugentur, neque torpeant. Eadem enim fa-cilitate quidam interni oppilantur sensus, qua obturantur aures, occluduntur oculi. Ipse denique affectus sive sensus accurate observandus eft; omnem enim quam in te sentis reluctationem, vel ex errore in procincu existente, vel qui jam irrepsit, et sortasse cum aliqua veritate complicatur, vel qui habitudine iniqua sirmatus in quoddam was abit, provenire existimandum est. Est enim Veritas (uti sæpè monuimus) Harmonia quadam inter objecta & facultates monuimus) Harmonia quædam inter objecta & facultates Analogas, habens sensum gratissime & lubentissime sine ulla hasitatione respondentem. Ita instructus, duplicem, eamque mutuam actionem in rebus observare potes. Objecta enim agunt in nos; Nos etiam agimus in objecta; quæ tamen ita uno eodemque temporis momento persiciuntur, ut quasi omninò insensilis sit disferentia. Neque, igitur Facultates sive externas, sive internas, nisi ratione præposterà divelli patimur. Ideò tamen internos quosdam prins immutari facimus, et quia ab illis externi excitantur, et quia in illorum aliquem ubique desinunt actiones, quacunque

intent senses

action

ex parte inftituantur. Cum igitur in Senfus internos particulares se primo folvat Inftinctus Naturalis ab unitate recedens fua, (miro enim nexu Notitia Communes, five Natura dogmata inter se conformantur) atque illi porrò ab objectorum incongrua & pugnanti natura affici soleant, summa cautela de rebus decernendum, ne dum mutuò colluctantur, iffiquis cedamus affectibus. Variæ interim Actionum leges imprimis expendi debent, ut qualem unaquaque inducat sensim, animo infigas. Ita enim eveniet, ut quæ propria & innata, qua aliena etiam fint & peregina actio-nes, facile perspicias. Subtilem igitur exposcimus discipulum, qui non folum origines & canfas actionum, fed & earum complicationem et tumultum discutere, et sigillatim exhibere valeat. Nulla enim vel minima dari videtur adeò fincera actio naturalis, ut ex toto fit compositionis expers. Quasdam igitur ustiones ab objectis, quasdam à nobis ipsis ortum ducere observare possumus; uti enim pulchrum, deforme, coc. agunt in nos, ita et nos reagere in objecta, Senfus internus (judex in objectis suis supremus) docet; Quod affectus varii, qui aliquando ex discursus ministerio, aliquando etiam fine illo concitantur, fatis probant. Istorum igitur principia & actionum leges prælertim fuspicienda ducimus; vel eam potissimum ob caussam, quòd nullà alià lege fensus genuinos er pracipuos ab externis & ascititiis disparare possis.

Ut quædam interea de dignitate et excellentià Hominis præmittamus, quatenus ex auctoribus (qui saniores habiti sunt) investigare licuit; observamus, unanimiter similandinem quandam Divinitatis Homini tributam susse. Quidam enim Numen quoddam suisse impiè contendebant; variè interim licèt sese explicarunt auctores, in hæc tamen verba optime conventum esse arbitramur. Hanc igitur sententiam amplectimur, cum nullo rectiori indicio Deus omni ho-

of got

13

mini

water

mini innotescat, quam illo quod foro interiori describitur. Est igitur Mens nostra, optima Divinitatis Imago, & Typus. Hinc fit, ut quodcunque verum & bonum in nobis, eminentissimo gradu in Deo existat. Nos igitur sententiam istam prosequentes, credimus & Imaginem illam Divinam sese denuò communicasse Corpori. Uti tamen in propagatione luminis fit, secundum ut fit semper remissius, ita in obscuritatem continuò vergens, ut in umbram. & cali. ginem tandem definat: Ita certe Imago illa Divina, que in unitate nostra vitali, libera, &c. conspicua sese denud communicans, primò in Instinctum Naturalem sive communem illam providentia suz rationem; deinde in innumeras illas Facultates internas & externas (objectis particularibus Analogas) protenfa, in umbram & corpus desinens, aliquando tanquam ad ipsam materiam resilire videtur. Quod quidem ex ipso sensu probamus. Neque obstant tamen imbecillitates ista, quo minus suo lumine & virtute univerfali ista omnia perfudat, & permeet Deus Opt. Max. ad quæ repercutimur. Nonne enim satis benè nobiscum adum est, in Analogià proprià sapere posse?

Hæc igitur ex communi adstruimus sententia, Imaginem scilicet Divinam quæ in nobis, sese denuò imprimere in corpus signatura licèt invalidiori. Ideò ratio propriæ conservationis, quæ unitatis & æternitatis Divinæ, uti libertas arbitrii quæ infinitatis Divinæ sunt Characterismi, sese denuò propagantes, quanto longiùs à principio suo distant, tanto magis languidæ & in actionibus suis infirmæ deprehenduntur. Quando tamen cum principiis in humoribus delitescentibus (quæ secundum unitates suas Analogam sibi moliuntur conformationem) conspirant, et cum illis denique objectorum actiones coincidunt, intensius operantur. Ideò passiones et assectus vehementissimi in inferiori systematis humani parte dispiciuntur. Superior tamen inferiori

riorem

riorem in fe rapere potest naturam; ideò Mens omnem recolligere & sedare potest affectum, ubi commune consulitur bonum, & summa pace & concordia Facultates singula sua obeunt munia. Ided etiam Actiones qua & mentem juvant & corpus, nulla molestia perficiuntur. In reliquis uti magis liberè agunt, ita quidem magis diverse & irregulariter. Hæc autem de Compage Humana est sententia nostra; in qua Animam nostram non solum ad imaginem Divinam conditam & ejus quidem Etypum fuisse, sed partem etiam aliquam sapientiæ Divinæ universalis in Notitiu Communibus impertitam fuisse, existimamus. Hæc interim, animus si sit præassectus, non facilè capies Lector.

Ad divisionem Facultatum ex quibus Sensus interni conformantur accedimus. Heic autem certè negotium satis arduum capessimus. Cum enim Anima & Corpus artificio sumo ita conjungantur, ut eorum commissura nos lateant; & differentie ipla, & differentiarum termini difficillime investigari possunt. Ex Sensu tamen Interno & Methodo nostra

ista perfici, nihil dubitamus.

In Humana fabrica igitur duplex deprehenditur natura, agens & patiens; ita enim iple Sensus Internus docet. Hæc verò antequam progrediaris expende; neque te moveant Nomina. Que autem agunt, in triplici differentià constituta esse, observare potes: Agunt cnim objecta externa, O objectorum species etiam in memorià servata (probatur ex senlu externo & interno) Agunt Principia quadam in bumo. ribus insita (probatur ex sensu corporeo & crasso.) Agit etiam iftis superius principium quoddam, quod Mens in seipso, Anima in relatione sua ad corpus vocatur, (probatur ex fensu persentiente & Divino. ) Est etiam in nobis aliquid quod patitur: Est denique borum omnium ambitus, sive claustrum quoddam, sive activitatis sphæra, intra quam actiones istæ (five abintus, five deforis deducantur) persici solent.

lent : quod quidem Hominem vocamus. Neque enim ex molis externa et figura, fed ex virtueis & energia carceribus aftimari debet Animal Divinu; eujus metas et fines idcir. cò ad Facultatum extensionem, non ad cadaver posuimus. Ab eo quod pattur (tanquam scitu facillimo) incipiemus. Quodcunque igitur in nobis patitur, est Corpus;non tamen quodeunque agit, statim est Anima. Agunt enim objecta et objectorum speciesin memoria servatæ, (pulobri enim Idea, ut de turpi taceam, nos afficit) agent etiam, et quidem inter se conflictantur Principia quædam in humoribus tanquam elementis delitescentia. Quadam denique Actiones ab iplorum humorum motu, pondere, & irritatione Horum igitur compagem miram ad mundi proveniunt. exterioris exemplar conditam, illique Analogam, Corpus vocamus. Parum interea refert utrum actio detur incorpore, an paffio; modò fen sus obducatur crassus & turbidus. Totus enim istiusmodi sensus est corporeus, & ad mouir five Brutalem illam Naturam (in quani tam fæve invehuntur Schola) relegandus. Quo pacto imprimis Corpus (five illud in nobis quod macrocosmo exteriori respondet) & ab ipsa Mente sive Anima, & ab ipso denique cadavere sive materià signatà distinguimus. Quod igitur post ista agit, ipsa est Mens five Anima: Nullum enim præterea in Natura superest actionis genus. Tria igitur omnino fpectanda funt, quod agit, and patitur, istorum denique sensus five ratio. Cum autem omne Principium agens, juxta variam quam erga nos obtinet habitudinem, diversum inducat sensum; non solum ex originibus & causis suis, sed etiá ex mirâ illà sensus varietate mutue rerum Analogie imprimis distinguenda funt. Qualtiones igitur, Quis sensus, & A quo principem hoc in scrutinio obtinent locum: Cum tamen in commodioris orationis gratiam, omne Agens naturale affimilationem sive conformationem aliquam moliri in quæftione

stione Cujus gratia præmiti debuerit: nos tamen, & quia in explicatione sua satis est difficilis ista quæstio, (ut que menfuram & proportionem virtutis agentis in rebus desideret) & quia denique compendii ratio nos arcet, institutum nostrum prosequentes, Objectum id vocamus à quo utcunque facultas aliqua Analoga affici, vel (ut cum vulgo loquamur) immutari potest. Neque refert, utrum in nobis, vel extra nos existat, modò novam aliquam immutationem intus dari sentias. Facultatem vocamus principium internum conformans. Superest Sensus, five iple conformationis actus. Nisi enim sit quod conformet, nisi etiam sit quod conformetur, nulla fit sensatio. Neque enim voluit Providentia Divina Universalis aliquam in nobis fine sensu fieri inno: vationem. Quod igitur lentis neque est facultas (five vis 16 interna sese explicans) neque objectum; sed actionum resultátia quadam, ex collisione & concursumutuo oriunda. Actione enim cessante (quacunque ex parte fiat ) ipse cessat sensus. Proinde neque totus in te sive facultate conformante, neque totus extra te sive objecto Analogo conformato, sed in medià quadam vià deprehenditur: quod quidem ipse sensus (modò accurate expendas) docet. Mirum est interea, quomodo in fensu, (id est in media via) hæserint plurimi, in facultatem sive principium agens minime provecti; quasi se immortales exindè reddi subveriti esset. Sed nos ultra sesum illum mortalem, caducum, momentaneum, quem in nobis experimur, Facultation aliquam conformanten statuimus. Quæ quamvis nisi in objecti præsentia silere videatur;illi tamen Harmonicè respondet. Ex quorum actione reciproca, sensum tanquam resultantiam sive concentum quendam oriri volumus; Neque igitur actione sublata, ex quacunque detur parte, superest sensus; sed vel ex ipso obje-co, vel objecti specie remora, vel salté ex ejus efficacia sopitâ, vel (ubi nostras spectes partes) ex vi internâ alibi inte-

objec

densas

sâ tollitur & quidem extinguitur. Maximè interea interest ut Origines & causas Sensum, sie Affectuum exploratas babeas. Qui enim ex mente sive principio illo interno Adfe-Elus, diverso nos instigant sensu, quam qui ab objectis per se, vel eorum speciebus in memoria servatis, vel à principiorum externorum sympathia & Antipathia, vel denique ab humorum crassa & corporea mole & propensione excitantur. Ubi igitur accedit causarum duarum, vel trium coincidentia, vehemens fit adfectus. Quod ubique observasse, à molestiis gravissimis liberabit hominem, Affectium quos intus sentit causam O originem, ignorantem. Ubi enim ipla Mens, & principia, & humores, & objecta conspirant, magno ferimur impetu. Heic igitur Sensus tuos Internos provocamus Lector. Neg; enim ex opinione vel exauctoritate, vel impostura Philosophiam novam adstruimus; sed ubique ad probationem tuas facultates proprias producimus, à quibus nullibi ( modò cum objectis propris conformentur) recedi volumus. Proinde si in sensibilibus sensum sive externum, five internum rite conformatum, in iis denique quæ sunt supra sensum, vel Communes Notitias, vel illas rectè deductas in testimonium adducas, hocipsum habebis, quod labore summo exantlavimus. Quantoperè interea errant Schole, dum ea quæ funt fenfus ex difcurfut xagitant, nunquam satis inculcari potest; ut quæ totas artes, imò & ipsum facultatum systema labefactent. Neque igitur Sensun testimonia elevari patimur, ubi conditiones adsunt; neque istis freti Scholas moramur; solæ enim cum objectis propriis ritè conformari possunt Facultates nostræ. Sed Argumentu nostrum prosequimur. Cum igitur quot dantur actionum differentie, tot dentur fensus, cum deniq; quot dantur Principiorum agentium, tot dentur actionum differentia, ista invicem æstimari potsunt. Primò autem de iis quæ ad Mentem spectant.

Sensus Internos (quos Mentivendicamus) illos vocamus, qui cum neque ab objectis, neque objectorum speciebus, neque ab humoribus oriundi sint, à facultatibus illis ortum habent, que cum communi consulant bono, in sensus ab objectis sive objectorum speciebus, sive humoribus invectos ita denuò agere possunt, ut supra omnem affectum iniquum & turbidum constitut e, contrario planè motu ferri, in illis superesse, illos demum compescere & sedare queant; Ita denique cum objectis eternis universalibus conformari gaudentes, ut in illis solis acquiescat, eternam subindè anima spondentes Beatitudinem.

Ihil non sub ratione propriæ conservationis Beati-I V tudinem eternam consectari suprà docuimus, quam idcircò necessarium objectum Instinctus Naturalis secimus. Proximum deposcunt locum Facultates, ex quibus maxime beat i reddimur. Sunt autem illæ ipsæ quas hic proposuimus, totæ licet interim hoc in opere ut conspirent, consentiant, oporteat, primas obtinebut partes Facultates ifta. Quarum dignitati ut confulamus, præmittenda est divisio nostra solennist, que quasdam Facultates Dec, quasdam mundo Analogas in nobis statuit. Que autem Deo suit Analoge, duplici ex nota midicantur: Prima est, quod sensum inducant serenam, beath. Secunda, quod in illo solo acquiescat. Quâ ratione à Facultatibus corporeis distinguatur, quæ sé. sum crassum & turbidu invehunt, ultrà denique sympathias & antipathias suas non feruntur. De hiis igitur suo ordine. Ne interea inter Facultates istas, quæ ad Analogiam rerum internam spectant, Facultates que utramque Analogiam exagirant, puta illas quæ contemplantur, componut, dividunt, difcurrunt, &c. desideres (licet ex divisione nostra ipsi Animæ competant) te iterum monitum volumus Lector, nos istas fub | K 2

sub titulo Discursus reposituros. Argumentum heic habemus Analogiam rerum internam, & in illa Facultates intimas, eas scilicet quæ cum ad Mentem per se spectent, in a-Eiones objectorum, bumorum, &c. denuò agere possunt, sensum inducentes pacatum, placidum, ubi earum actiones per se absque speciebus & dubiis, quæ à discursu exagitari lolent, expenduntur. Sub istâ igitur definitione cadunt solummodò Facultates illa, ex quibus maximè beati reddimur, five Facultates Deo Analoga. Quot funt igitur attributa Divina, tot Facultates Analoga in ipsa Mente describuntur: Quemadmodum quot dantur individuationis principia in Macrocosmo, tot & talia quædam in corpore nostro deprehendi volumus. Hoc interim cape Lector, iftoru conformationem rectam effe illam ipfiffimam veritatem, quam quærit mundus. Ne interea in doctrina nostra nomenclaturam desideres, Facultates hujus census vulgò appellari observamus, illas quæ sperant, sidunt, considunt, amant, serenant, gaudent. Quæ omnes à libertate arbitrii ita permeantur, & lustrantur, prout istæ denud corporeas facultates permeare & pervadere possunt. Est enim Infinitas ultima rerum sphæra ex unitate sua (neque enim plura uno infinita esse possunt) omnia pertransiens; cujus ratio aliqua in nostra Arbitrii libertate deprehenditur. Est igitur Voluntas nostra per se infinita; suis licer cancellis & angustiis ex illa ipsa Infiniti transcendentia concludi videatur. Nullum enim attributum Divinum sua facultate Analoga destituitur. Alia igitur Facultas Deo tanquam cansa, alia Deo tanquam fini, alia Deo tanquam medio rerum competit; alia Deo bono, alia Deo sapienti, alia Deo justo, alia Deo aterno, alia Deo beato respondet. Quaptopter Facultates ista cum Deo conformandæ funt. Heic igitur diverse juxta Atributi ratione, nostri amores, sides, providentia, sapientia, preces, vota, Oc. collocanda funt. E lege, ut universa (uti ab e adem ani=

tacties to Arbite

mâ oriunda ) in eundem Deum tanquam in finem ultimum colliment. Interea te perfectionis apicem nequaquam attigiffe cogita, donec Divinam etiam in te ipfo ames Institiam, & reverearis : & te malle plecti, quam Providentiam illam non expertam fuisse, apud te statuas. Rectè licet igitur timor imò & dolor pro peccatis impendantur, iftos tamé amor, & quidem fides exuperare debent. Quo pacto omnes Facultates rece conformatæ æternam illam salutem integrant. Ne interea sensuum internorum sensum communem desideres, Conscientiam habe. Ita enim vinculum quoddam reliquorum esse videtur, ut citra ejus conformationem debitam, neque spes, neque amor, neque gaudium recte conformari posiint. De illa igitur proxime ante Facultates, quæ circa externa versantur, erit sermo; cum in illa acquiescant Facultates omnes. Qua ratione, prima fuerit Facultatum Internarum, quæ circa objecta versantur, & quidem ultima. Neque enim sufficit spes, gandium, coc. nisi veram spem, verum gandium illud effe consciamus, 8ed objicier nonnullus Paradoxum prorsus effe, Facult ates ad attributorum Divinorum numerum statuere. Sed si verum esse perhibes, omne attributum beic allatum Deo Opt. Max. convenire, quomodo verum fuerit, nisi Facultate aliqua ubique attestante? Quin dices, ex una aliqua facultate percipis: Atqui hoc iplo fi Intellectum innuis, non negamus; si diversitatem tamen facultatum intellectus, adimis, operationes Anima haud fatis distinguis Quemadmodum enim eadem vox pro re natâ diversos edit & alternat sonos, vel idem brachium diversos tendit nervos: ita quidem eadem Mens juxta objectorum varietatem, varias omninò explicat, & quidem complicat facultates. Quod ut facilius capias Lector, præmittendum est: Que ab una & eadem facultate conformationes, eundem semper inducere sensum, modò conditiones adfint, quas in principio libri recensuimus. Ided eadem figura, idem

for sons

simile,

motus eodem modo afficient semper. Qui verò figuram et motum (utcunq; per idem sensorium trajiciantur) iisdem tamen facultatibus deprehendi contendit, hallucinatur; Diversum enim sensum inducunt, diversas demum leges, ut conformentur, postulant. Quapropter motus absque figura et vice verså expendi solent. Pari lege ad omnem actionem naturalem efficiens et materialis caussa defiderantur. Cansa efficiens tamen sola percipietur fortasse, materiali incognita, et vice versa. Heic igitur nisi diversa subessent Facultates, utraque caussa necessario constaret simul. Observare licet demum quòd quædam attributa Divina nemini non patent, (quia conditiones per se ubique sunt manifestæ) quædam inductione aliquà (tanquam lege conformationis) probantur : Heic igitur diversa Facultates sese explicant diversis utique conditionibus obnoxia. Ista igitur satis liquent; quibus fidem lubentiùs præstamus, quòd Facultates diversas ad corporea et caduca objecta percipienda tribuisse; nullas autem vel parum fidas unde ille ipse Deus Opt. Max.innotesceret et quidem coleretur, indidisse, et rationi et ipsi Theologiæ dissentaneum, et sapientissimo Conditore indignum foret. Quas tamen adeò diversas esse constat, ut de earum aliquibus (nissinter doctiores) nondum conventum sit; quod quidem Conditionum vitio ac-Nemo enim si eadem darentur objecta, eadem conditiones, non eodem modo sentiret, uti suprà adnotavimus, Ad explicationem divisionis nostræaccedimus. Satis superque diximus, neque Facultatem; neque Objectum sentire. Quod igitur præstat Mens nostra, dum ista inter se agunt, et quodammodo de conformatione colluctantnr, est quod nos ientire (deest vox apta) persentiat. Quod igitur in interno adyto persentis, sive intelligis, est ipse conformationis Alus. Sensus interea omnes serenos, beatos Animæ vendicamus, ut quæ ab ipso foro intimo ortum habeant, quâ ratione fenfuum

fa Han

sensum origines & causas maxime spectamus; cum ex ipso sensu, quis detur sensus, satis facile erui possit. Itaque heic crassam illam & corpoream facultatum compagem deturbari, & quidem discuti volumus, sua ut emineant dignitate conspicuæ facultates noetica Divina. Quod igitur in istiusmodi reagit sensus, illos ubi importuni fuerint vel varii, demulcens, sedans componens, Facultatum quas Menti vendicamus, proprium facimus. Solæ igitur Facultates iftæ habent objecta propria & communia. Propria autem objecta Facultatum istarum sunt Attributa Divina, probatur ex sensu Interno, sive verâ Fide; in illis enim solis acquiescunt. Communia objecta facultatum istarum sunt bona communia animi & corporis, & ipsius denique universi, probatur ex sensu mixto; qui ideò intensior esse potest, quia plures conspirant causa Facultates interea nostræ Divina noëtica senfus suos in corpus invehunt, pacem scilicet, fidem, gandium, amorem spem; nisi enim istæ adsint, rationum ab Anima proficiscentium signature, earum origines aliunde deducendæ funt. Ista igitur (ne'te vexatum habeas) accuratè expende, ut quousque sive objectorum, sive denique humorum actiones ferantur, ubique advertas; quo pacto ex ipsa Mente sensus illos tranquillos educi senties; nullum præterea in natura cum supersit actionis genus. Sensus igitur isti à crassis & corporeis illis Humoribus satis discrepant, ubi res ex methodo nostra exagitantur. Quo pacto sive concupiscibiles ex sympathiis, five irascibiles ex Antipathiis suis oriantur sensus, à beatis illis in foro intimo actionibus satis ipso ex sensu distinguuntur. Cum interea ex sententia nostra, quamdiu agitur, fiat sensatio; actione verò quacunq; ex parte cessante, et ipse cesset sensus. Solus cum Deus æternum universale sit objectum, in illo solo æternæ super. elle pollunt spes, fides, amor, gandium nostrum. Licet igitur ex Oule illa Arbitrii libertate five ratione Infinitatis que in nobis de-

scribitur.

scribitur, in Caduca demandari possint Facultates ifte quam facile tamen istorum pertæsi simus, nemo non in seipso experiri potest. Te iterum atque iterum interea hortamur Lector, ut can as & origines Affection iltorum, tum etiam sensus varios exploratos habeas. Exusu enim eveniet ut quæ ex ipla mente, quæ etiam aliunde proveniumt actiones. ex iplo tenfu diftinguere valeas. Ubi observatu dignissimu est, que ex mente deducuntur actiones, commune suadere bonum, vel saltem (alia si non detur via) mala, ut ex side in Deum & amore exuperes. Ided in mediis Affectuum procellis superesse solent si non omnes, aliquæ tamen Facultates noëtica Divina. Qui enim irascitur, dolet, timet, potest amare, sperare, considere, qui desperat, utcunque potest amare, qui odit, potest sperare. Nemo enim Facultates universas quas Menti vendicamus, ita penitus exuere valet, ut illorum aliquibus fretus, quamlibet (etiam invitus) non aggrediatur actionem. Sed aliquos regerentes audire licet, & illum qui amat, posse timere; illum qui sperat, posse odisse. Hiis (quorum plena funt omnia) respondemus, non esse in antithesi ad nostra, ut vera sint quæ innuunt. Neg; enim jam de veritate iplissimă, sive Facultată conformatione debita cum objectis propris loquimur, sed de illa quæ cum objectis communibus instituitur. Sienim nostræ Facultates Noëtica cum objectis suis propriis (scilicet attributis Divinis) debitè conformantur, omnis præterea Affectus excluditur. Ideò qui intime amat Deum, & in illo confidit, adeò non irasci, dolere, timere potest, ut omnia in bonum cooperari certò exploratum habiturus fit. Vires enim & fortitudines Facultatum in objectis cognatis propriis ita nos totos occupant, ut Veritatis lystema pulcherrimum nunquam satis mirari possimus: Siquidem virintes quæ per se Facultatibus insunt, ita in objecto proprio exaltantur, ut sublimiore protsus induant naturam Si tamen contendis, te ita ediffe fimul & desperare posse.

posse, ut nec amare, imò nec sperare valeas. Respondeo. ut detur te facultates Divinas ex toto fopire poffe, (quod tamen nequis: ) te tamen ita debere facere neque dicabit conscientia, neque ratio, neque ullus præterea, neque tu iple mentis compos cum fueris. Quantumvis igitur Objecta mutentur, Facultates manent, aliorfum licet ex illa Arbitrii libertate detorqueantur. Sed negamus te hominem exuere posse; mora enim vel minima interposita ita nobis à natura prospectum est, ut ex vicissitudine quadam seden tur quæ turbant, animo ad pristinum redeunte statum; tan- 0,000 dem ut emergant Facultates Divine. Interim ex toto fopiri delle poffe Facultates, five Media ad nostram confervationem ita necessaria, ut credam non adducar unquam. Quòd enim y egyin somno fileant Facultates ifte, tanquam commune bonum, ab ipia anima indulgeri volumus. Si non universas igitur, aliquas tamen superesse Facultates, que nulla vel arbitrii libertate, vel obstructione tolli possunt, aquum est credere: Nunquam igitur tam infensum datur odium, ut amorem quemvis ex toto expugnet; Neque desperatio ita præceps, ut spem qualemcunque prorsus excludat; Neque denique ullo ex corporeo affectu adeò funditùs absorberi vel everti possumus, ut aliqua saltem non emergat Facultas Noëtica. Quod inter hæc violentum excutit, adeò Divinum non est, ut quæ verè Divina, suaviter & constanter sive in Affectuum procellis, five in somni filentio (quando quidem à gratià illa Divinà, que nos etiam in utero fervavit, protegimur ) sua vita & pace supra omnem mutationem ubique gaudeant. Qui turbant igitur, & animum (ut vulgò dicitur ) è sede ejiciunt Sensus, à peregrinis (quod etiam in somniis advertes) deducuntur principiis. Prout illi alterâ ex parte'qui pacatissimos, placidissimos exhibent affectus, ita sunt Divini, ut (invitis ctiam affectibus reliquis )æternam animæ fpondere possint Beatitudinem. Hæ igitur in primis funt Facul-

Facultates ex quibus mala quæcunque sive ab humoribus, five ab objectis invecta averruncare, vel quidem superare possumus. Principem igitur obtinent locum & ista ratione, & quia attributis Divinis (objectis suis propriis) omninò funt Analogæ. Quapropter haice in miris illis sen suum complicationibus separa, & suo justo Domino, Deo Opt. Max.

assere, nisi ubi communi aliquid permittis bono.

Superest Arbitrii libertas (unicum illud naturæ miraculu) universas Facultates quas animæ vendicamus, permeans. Est autem illa facultas ex quà se undequaque flectere potest anima. Habet igitur ex doctrina nostra Facultatem sua conformante; quæ quidem est ratio illa infinitatis in nobis descripta. Est enim Infinitas attributorumiDivinorum extima ratio reliqua transcendens: nibil enim extra infinitum dari posse, inter plures quæ circa illud subsunt, maxime Communis est Notitia. Îdeò nihil non posse Deum ex absolută suâ potentia recte cicitur. Quatenus tamen est jusius, bonus, sapiens, à seiplo nunquam recedit. Prout igitur ad im ginem Dei ita conditi lumus, ut ex ejus bonitate, sapientia, &c. bona nostra quacunque deducantur: ita & candidissimè rationem aliquam infinitatis sua in Arbitrii libertate impertivit; quod certè demiramur Scholas non advertisse. Quatenus igitur Homo liber est, infinitus est; neque enim quod liberum est, vel infinitum, ullum obtinet terminum. Heic tamen distinguendum est. Neg; enim in omnibus se libere habet Facultas ista, neque denique libertati isti, effectus ubique respondent. Circa priorem partem propositionis istius in memoriam revocandum est, Libertatem arbitrii dupliciter in nobis considerari, vel circa media, vel circa finem. Circa finem non sumus liberi; nemo enim potest non appetere Beatitudinem æternam, quod abunde suo loco probavimus. Circa media tamen (uti supra adnotavimus) liberè nosmetipsos habemus, quod quidem ex sensu interno constat. Ut

interea

interea audiendi non fint, qui (ex Difcurfu nescio quo) Libertatem istam arbitrii in mediis ad Beatitudinem tollere conantur, non advertentes extra objecta cognata Facultates minime conformari. Discursus enim ea quæ sunt extra A. nalogiam suam non percipit; neque enim sperat, timet Difcursus; sed Facultates quæ isto munere defunguntur. Neg; denig; vel amor, vel timor dubia exagitat, sed Facultates difcurrentes per quæstiones nostras, de quibus postea. Ideò Libertas Arbitrii ex sensu interno astimanda, & qui se libera sentit, concludi non patiatur. Est igitur Instinctus Naturalis & in homine & in animantibus reliquis prima Facultatum, Libertas arbitrii ultima. / Inter quas cun dæ Facultates relique ita intercedunt, ut actiones maxime necessariæ proximo post Instinctum Naturalem sequantur loco. Neque igirur in iis quæ ad vegetabilem spectant naturam proficit Arbitrii libertas. Neque enim crescit homo quando vult, neque quidem prospera gaudet valetudine, O.c. sed amare, sperare, considere in Deo, & latari etiam in zternum nihil vetat. De mira igitur distinctione Motus voluntarii, involitarii, & mixti medicorum proceres consulendi sunt. Pulcherrima enim exindè confectaria educi possunt, à quorum tractatione, illa compendii ratio quam ubique servavimus, nos latisarcet. Hæc interim ex parte Dei Opt. Max. capite, non solum Beatitudinem illam eternam tanquam obje-Elum necessarium proponi, sed etiam media ad illam ita indulgeri, ut in hâc vitâ etiam qualem illam velimus, copiam abunde factam esse observare possimus. Ultra media autem providentiam Natura, neque in victu, neque veftitu, Ge terri communis docet experientia, & conditio humana. Quod eo confilio factum est, ut cum illis potiamur, provis dentia sue particulari gratias habeamus. Caveant interim qui se terrenorum mancipia reddunt, ne ex votis suis res cedant. Talem enim cum expetant Beatitudinem aternam, & illam L 2

means

weet! bruts

illam adlequi in æternum quid vetat ? Magnum igitur est Beatitudine eterna cum Deo ut frui cupias; majus adhuc fi illam sperare audeas. Bono igitur nostro tributam cogita Arbitrii libertatem; nempe ut in medis ad Bearitudinem nostram liberà donemur electione. Elementorum actiones funt plane neceffaria ; pauld liberiores vegetabelium actiones deprehenduntur; in licentiam denique quandam bruta prorumpunt; sed hiis omnibus exolvitur homo, &nihil non vult, nihil fere non potest. In arbitrii igitur libertatem tanquam in ultimam aliquam differentiam afferimur, quam ideo nisi tortes, nisi maturi non experimur. Definite igitur tanquam malam, & à Natura penitus depravatà oriundam traducere Facultatem istam. Qui nequam esse non potest, quomodo bonus fuerit? Nevessaria actiones, nostra non sunt. Ab ipso rerum Fato proficiscuntur, quæ aliter se habere non possunt. Que spontanea actiones, solummodò sunt nostræ. Gaude igitur te libertate in opposita donatum esse: & cum te bonum pro virili præstas, mercedem à Bonitate illà Supremà pete, exige, habe; quo pacto revera sapies. Interea maxime cavendum est, ne ex peccato deformes imaginem illam Divinam, & quæ contumeliam non patitur, à Beatitudine illa aternà ablegeris. Atque hæc quidem bre. viter de illa Arbitrii libertate, ex quâ (in angusto vase)infiniti Typus & ratio aliqua deprehenditur, dicta funto. Non diffitemur interea quadam opportune, hoc in loco de Arbitrii libertate (prout Facultates nostras permeat, & quidem informat ) subjungi potuisse; ut quæ post hane vitam transactam earum sit vehiculum quoddam & initium motus. Uti quædam ctiam de contemptu mortis, tanquam ejus unde maxime Dei dissimiles reddimur. Sed quia passim brevitati consulimus, istis in præsens superfedendum duximus. Sequi debuiffet etiam fensus Gratia operantis & Divini illius auxilii, qui in ipsum forum intimum maxime demandemandatur. Sed quia isti sensus à Deo Opt. Max. immediate sufficientur, tanquam ex gratia sive providentia su particulari proficiscentes habendi sunt, de quibus ideired (ubi de Revelatione) ad calcem libri instituetur sermo. Ab istis igitur per Sensus ab bumaribus ortas ad corpus & corporea delabimur, Lector.

Sensus Internos corporeos illos vocamus, qui ab Humoribus motis oriundi, intemperie quadam sive sensu
crasso palpabili nos afficiut. Quorum facultates conformantes
Mundo (uti priores Deo) Analoga, peregrina cum sint in origine sua es traduces, ad objecta propria qua caduca imprimis
sunt particularia excitata, in eorum nauseá quandam es fafiid umi (quando conformitates etiam ex votis cedunt) eitistime
delabuntur.

Sensuum, ad differentiarum numerum (ipso docente sensu) subduximus. Ridiculum est non dari nisi quinque Sensus. De corporeis in præsens est sermo. Hujusmodi autem est, sive agat, sive patiatur, omnis Sensus crassus, caduens, turbidus. Hujusmodi enumerantur imprimis fames, sitis, lascivia, torpor, cholera, melancholia: Cujus symptomata æstimamus omnem Sensum in nervis, sive jucundum, sive molestum, purà libidinem, pruritum, titillationem, eachinnum, segnitiem, oscitationem, pandiculationem, somnum, dolorem, bilem, furorem, timorem, metum, sletum, ephialtem, irem'ex iis mistos, quorum egregius datur numerus. Quæcunque denique ab istis principiis orta, sub ista definitione cadunt; & secundum differentias suas novum inducunt Sensum.

Varie excitari sensus, suprà docuimus. Sive enim prin-pia in humoribus delitescentia mutuò agant in se, sive in= dividuationis principia que in objectis sive objectorum species in memoria servata, sive in ista denuò Mens agat, diver so afficimur sensu. Alternatim denique dum copulantur (quod in omni fensatione advertendum est) novum & quidem varium inducunt sensum. Heic igitur origines Sensum, uti & ipsæ sensum differentia, expendi debent. De iis quos humores moti movent, jam agimus: Humores autem sunt quatuor, quatuor Elementis respondentes. De re satis nota non laboramus. Hoc igitur doctrinæ nostræ fundamentum jacimus, uti cui doctiores adstipulentur Schola. Cum autem in Humoribus illis, non tam eorum moles externæ & mineriæ, ac vis illa penitior & actionum effi-cacia ab interna spirituum œconomia dispensara maximè sit spectabilis; ad Anatomiam illam vitalem deveniendum est, in qua spiritus illi, sive principia, sive atomi & rerum minima portiuncula, (in quibus tanquam in natura penu, five ultimis recessibus res conservantur ) maxime suspicienda sunt. Sunt autem naturæ omninò peregrinæ & traducis, quantumvis lub ipsa Mente militent : Ideò propriam maxime moliuntur conservationem quodam cæco licet ut plurimum impetu. · Quatenus tamen Divina illi in nobis Menti subjiciuntur, in alienum jus veniunt, Anima imperio subdita : scientiam tamen sua speciei ubique retinent. Ideò ad propriam Analogiam singula excitantur, & miræ illæ rerum differentiæ exponuntur. Quod ut facilius capias Lector, statuendum est, ex Elementorum gremio omnia quæ sub sensum cadunt, educi. Cum autem bumores quatuor, quatuor Elementis respondeant, in humoribus istis tanquam Elementis delitescere principia quædam, ad mundi instar in corpore nostro composita, existimandum est. Neque te terreat loci angustia;ita enim sunt incorporea re-

mierolosm ansis to mairo

rum

rum principia, ut fine indumento vel veste sensum externum fugiant, suo licet tempore, loco &c. explicentur. Vide hyeme Rosam, non caule vel stipite Oc. imò nec ipso seminis cortice, sed virtute prolifica fœcundam, in ipso naturæ sinu reconditam; vide (inquam si potes, ) non dico locum, sed proventum, quemminimè tamen videre continget, donec rerum causa conspirent, & è seipsa egrediatur Refa. Tanti funt intra res gradus, quanti extra. Excute animum & senties, nonne enim ad teipsum fælicior fa-&us regrederis? Quemadmodum igitur totum illud quod afficit in te esse, Sensus internus (modo expendas) probat; ita neg; istis claudi, sed extra teipsi te expatiari posse, Sesus externus utique docet. Infinitum ubique est, & omnis pars aliquam rationem totius obtinet. Proinde nihil non little ad infinitum protendi potest; quod nisi capias, infœlici ingenio te, Lector, præditum cogita. Argumentum nostrum prosequimur. Prout igitur in Facultatibus Divinis noëticis, aliquid Divinis attributis, ita in istis aliquid mundo Analogum homo obtinet. Proinde neque objecto cuicunque (prout Facultates Noëtice que suas noticias omni ex objecto elicere possunt) sed objectis particularibus respondent : neque demum circa Æterna versantur. / Facultates enim quas Menti vendicamus, aternis gaudent objectis, & in illis solis acquiescunt. Tales denique existunt, ut illis, freti in æternum superesse velimus. Nemo enim non sperare meliora, confidere, amare in æternum voluit. Sed Facultates quas corpori vindicamus, eo in gradu funt constitutæ, ut & in seipsis & in objectis suis imprimis fint caduce. Neque enim se irasci, dolere, timere, esurire, sitire, imò nec prurire in æternum cupière nulli, sed ut tentiginis molestià exonerati, tandem sublevarentur. Ultimò non commune, prout Facultates nostra Divina, sed particulare aliquod suadent bonu. Ex quibus constat, satis inter se distingui Facul-

Mars

tates utriusque classis. Neq; igitur ex voluptate quadam, five corporearum de lectationum congregatione se fœlices reddi cupiant homunciones mileri. Quomodò enim in iis quorum principia, cansa proxima, & ipsi sensus respectu nostri sunt caduca ludibria, fœlices esse possimus? In eternis solummodò perfectam dari fœlicitatem, tædium illud & horror corporearum delectationum (neque enim fœlicior ejusmodi titillationes manet exitus) abunde docent. Quo pacto non solum per Causas, Analogiam, & objecta sua, sed etiam per effectus & sentiendi modum Facultates noftra Divina à corporeis discriminantur. Restat ut quid sit illa corporea, five brutalis (à quibusdam animalis) sive vetus bomo (quem exuendum esse Ecclesia docent) exponamus. Quo in argumento præmittendum, duplicem elle in nobis naturam, Animam scilicet, & Corpus; ista aurem Communes ut fint Notitia, in quaftione an fit, in quaftione quid fit eorum alterutra, non facile est explicatu. Neque enim quod in objecta & humores imperium exercet, est Corpus, sed Anima five Mens nostra. Quæ autem externa in nos agunt, corpus esse nemo quidem sanus existimavit unquam: restat ut ex humoribus corpus illud eruamus. In Humoribus autem non illa massa, sive fæces consistentes erunt Corpus, sed cadaveris nostri sive materia signata pars aliqua. perest igitur ut à principiis, sive facultatibus quibusdam vitalibus, quæ in Humoribus (tanquam in chao suo involuta ) jacent, Corpoream istam Naturam cruamus. Corpus enim sentire, Animam intelligere ipsa vox populi docet. Proinde desinitam & distinam illam congeriem principiorum quæ ad fystema humanum conficiendum, in humoribus tanquam in mineriis suis (Humores enim Elementis respondent ) coacervata delitescunt, ho um inquam copagem Corpus vocamus. Quomodò principia ista cum nostris cohæreant, rationem ex Anima, sive Harmonia mundi

qui petere recusat, ex vi illà plasticà diversas edulionim naturas in unum compingente, sensu interno edocus excogitet. Ideò ex eodem gobione lucius, felis, homo sua formabunt finguli membra, & juxta scientiam quam propriæ speciei obtinent, in partes suasalimenta abire cogent; Quod Divinum interea nobis inest, ista omnia permeat. Ideò Facultates Noeticas solas objecta propria habere & communia, sapèadnotavimus. Que igitur inter Deum & Mundum, inter Mentem & Corpus datur Analogia; quo pacto Mens nostra Deo, Corpus mundo infigniter reipondent, & omnium in mundo differentiarum rationes aliquæ in homine describuntur; undè propositio nostra, Quot funt rerum (intellige principio aliquo individuationis infignitarum) tot funt facultatum differentia, insurget. Hinc fit, ut cum Attributis Divinis Facultates nostræ noëticæ Divinæ, cum corporeis facultates nostræ corporeæ lubentissime (ubi conditiones conformationum adsunt) conformentur. In Humores igitur, five Elementa Microcosmi totam rerum seriem transplantari volumus, quæ sive in illa seminis mole, sive in alimentis, sive in ipso uëre & spirituingerantur, ex effectis suis sese satis produnt. Ista igitur in Corpus, id est, in unum aliquod compacta ut fuerint, in objecta cognata propria per Sympathias & Antipathias suas agunt, & quidem patiuntur, à quorum actione varia varii in nobis sensus suboriuntur. Ut proindè affectiones & morbos peregrinos traduces, etiam hæreditarios (labem corpoream verè originalem) in nos migrare, nemo non observare possit. Non solum interea ascendunt, sed etiam suo tempore exaltantur Principia ista. Quæ maximè proptereà extra nos Affectiones sunt communes, & maxime in nobis sentiuntur. Proinde ex calore, frigore, motu, vel greffu animali, voluptates, dolore, fame, siti, vafritie, & iplo denique somno, non Elementorum, vege-

vegetabilium, brutorum similes reddimur, sed ipsa Elementa, vegetabilia, bruta sumus. Calor noster, verus est calor Elementaris, vegetatio nostra vera est vegetabilium incrementum, voluptas, dolor, timor, fames, sitis, fomnus, vafrities, veræ funt brutales voluptates, dolores, timores &c. Supra ista enim motu planè contrario potest ferri Mens nostra; quod certè in omnibus præstare solet, nisi ubi communi alicui bono prospectum est: qua ratione stimulum addere nihil vetat. Cunda ista interea Sympathiarum & Antipathiarum actiones (five in nobis, five extra nos) ab occultis Dei judiciis temperantur. Neque aliter objicientibus, in quæstione Cur, vel unde, &c. ista fiant, respondendum censeo. Hoc interea munus proximum Facultatum nostrarum Divinarum facimus, ut Principia ista corporea conforment, & in Tuum jus trahant, ut tandem propriounusquisque potiatur mundo; quo tamen non magis includi potest, quam Deus in universo. Si interea sese mutuòlacessant, ictibus petant, & inter se conflictentur non solum Humores nostri, sive Elementa Microcolini, sed ute ipfa etiam rerum principia, novum videri non debet eadem extra te quotidiè experto. Tuâ interest, ut ista compescas, & in suum digeras ordinem. Cum igitur te dolelere, timere, aftuare, & prurire sentis Lector, cogita Humores moveri, & naturam brutalem & belluinam in te excitari, & tibi cum Pecude tuà rem este. Ista igitur seda exremediis, quaipla Mens, vel etiam Medicina suggeret. Siquidem tamen commune aliquod suadetur bonum, etiam co pori indulgendum est: ita enim voluit Providentia Divina Universalis. Quantiun interea Anima Humana belluinæ præstet, quantumque altioris sit originis, vel ex eo conjectari liceat, quod fensus bestiis ut dentur quam ullis mortalium sagaciores; non tamen æquali rerum expetendarum fugiendarumque ratione præditas esse satis patet; quod certà

apple -

certe contigisset, si vel sensun externoru acrimonia Veritas in universu constitisset, vel eadem cum brutis Anima nobis. indita fuisset. Ideo ultra speciem suam non feruntur bruta. Hono verò cum in proprià, tum in unaquaque sapit specie, Sed cùm ista simul doceri non possint, nos hoc argumento satis obscuros esse (ut qui in tenebris mundi versemur) equidem existimamus: ad Systematis Humani distributionem accedemus. Quod igitur (inquam) agit cum sensu, five sensibiliter, & non patitur, est Mens. Quod patitur fine sensu, vel insensibiliter, & non agit, est Materia signata, sive cadaver nostrum. Quod denique & agit, & patitur sensu crasso & caduco, ipsum est Corpus, quod ex sensuum differentiis (modò expendas) satis constat, A superiore tamé natura & ipsa Mens pati, rapi, & tota conformari potest, de qua ubi de Revelatione erit sermo. Ut quædam interea de Analogia illa, quæ inter Macrocosmum, & Microcosmum, in qua auctores hujus postremi sæculi egregiè satis (maximè verò in iis, quæad Medicinam (pectant) navarunt operam, subjungamus Observare licet excandescentiam, iram, suspicionem, invidiam &c. qua turbant, & tanquam iniqua passiones à conscient la recte conformata reprobantur, analogas esse regioni illi, in qua cientur procella, turbines, & meteora hujulmodi, qua utcunque eliciantur, in Corpus tanquam interram cadunt. Proinde Affectus quidam infra Mentem, supra bumores dispiciuntur; quòd in se non magis est, quod demiretur homo, quàm in Macrocosmo. Quidam denique revera sunt Affectus brutales, quod (ut reliqua argumenta taceam) ipsi morbi & rabierum diversitates docent, dum heic Lupina, illic ovina, illic avina, O.c. naturæ dominantur, & modò mites, modò feroces infaniæ in corporea nostra compage luxuriantur.

Ab Elementoru igitur, & Vegetabiliu natura incipiendu, et miræ transplantationu leges expédi debet, quo pacto seminum

M 2

ascenden-

mend

rage of

Plat

ascendentium ortus, exaltationes, signatura, leges & periodi, quæ denique cicurari, quæ etiam efferari possint, accura-tam postulabunt disquisitionem. Neque tamen te ita sol-licitum habeant istorum leges, ut una cum istis te totum excidere putes. Licèt enim in morte dimittantur Facultates & sensus corporei; utipsa denique terrena subsidat moles;ut cum istis valere jubeas symptomata, morbos, affectiones quascunque, puta iram, timorem, dolorem; famem, sitim, somnum, vafritiem; superest vis plastica, imò & movens, superest totus intellectus, tota voluntas, tota Facultates quæ amant, ferant, fidunt, confidunt, ferenant, gaudent, tota libertates supersunt; nihil deniq; ex quo unus verus homo, immo & speciosus audis, non superest. Vetera supersunt objecta, imò & nova, neque (si istis usque volutare lubet) deest quam induas (modò Deus velit )omnis Materia, Elementum omne. Scientiam tuæ speciei ubique obtines. Sed majora prædico, & cum terrena exueris, etiam novam eamque magis obedientem dari posse materiam, elementa nova, undè totus gloria, totus calo amictus prosilire possis, enuncio. Sed superest, modò sperare andeas, etiam infinitum, ne te in angustias cogi ex doctrina nostra subverearis. Mille interim è superioribus consectaria educi possunt un de omnis Scientiæ Fundamenta instaurari possunt. Nos interim quid sit Corpus bumanum, quod unà cum Animà scholas latêre videbatur, paucis more nostro perstrinximus. Pleniorem interea hujus argumenti tractationem ad Lectoris sensum internum relegamus. Nequaquam igitur audiendi funt, qui Facultates nostras Divinas effectus animi pacati existimant. Quamvis enim post iram, odium, timorem, animus ad pristinum redire possit statu, sublata tameni irà, non fit subitò pax illa interna; neque odio sublato repente fit amor; neque timore deposito, statim confidere valent impotentes nostræ Corporeæ Facultates. Aliud igitur est non angi,

voice

angi, aliud plena securitate frui, aliud dolore torqueri, aliud etiam invito dolore, se fœlicem existimare, aliud denique Facultas Noetica Divina, semper præsens, omni objecto Analoga, universalis, commune suadens bonum, aliud Corporea illa Facultas crassam, caducam & particularem intemperiem (malim dicere quam Senfum) invehens, (licet & ipsum Sensus vocabulum conformationibus illis à foro in-timo & facultatum noëtiearum actione proficiscentibus verbum sit omnind impar.) Non dissitemur interea ab ipsa mente dolorem, anxietatem, timorem &c. demandari posse, dum facit ut corpus ista sentiat. Quâ ratione partim munus aliquod justitiæ Divinæ supplet, partim communi alicui prospicit bono. Ideò dolore, timore pio, o e nos perfundi posse, compertum habemus. Qui igitur ex mente vi conscientie impellentis excutiuntur timores, frustrà nisi ex méte pacatà remedia conquirent sua uti ex alterà parte neque vera facile exuuntur gandia. Non est igitur quod demiretur quispiam, si amores, spes, fides noftræ (cum in caduca impenduntur) turbant, cum quia cum objecto minime cognato conformantur, tum quod (Conscientia decernente) stultitiz propriz luimus pœnas. Qui tamen nobiscum sentiunt, istiusmodi Affectus & in Sympathias rerum & Antipathias à miro rerum systemate oriundas rejicient. Quod quidem existimamus, nisi ubi communi alicui bono consulitur, quo pacto ipsam Mentem in adsensum venturam nihil vetare, îzpe monuimus. Hæc igitur, fi quicquam aliud, advertite Sophista. Neque facultates Divinas, que sperant, fidunt, confidunt, amant, ferenant, gaudent, in inferiorem & concupiscibilem anima partem detrudite, fine quibus aded cafsus fuerit intellectus, inepta volunt as, fælicitas nulla, ut quot absque illis enumeres Facultates, totidem fuerint molestie. Que tanto intervallo denique ab inferioribus distant, ut non solum intellectus sit in ordine ad illas, sed etiam per illas supre-Ma mis

nis adnectatur. Sed cogitate vos paulisper Facultatibus noftris Divinis orbatos, non dico timore, ira, odio, pruritu, quibus in æternű carere potestis; sed spe, amore, side, gandio, videte quales fuerint Anima veftra, larva, umbra, spectra. Satis habete igitur Sophista, titillationes, & crassamenta vestra inter concupiscibiles, five quidem inter irascibiles merito reponi posse. Nos quidem Facultates cunctas, que sensus inducunt Divinos, serenos, beatos, primo Menti, postea verò ex conformatione debità (sensuum internorum veritate) ipfi Deo vendicamus. Neque igitur eliminentur Facultates, fine quibus tantum abest, ut adDivina suscitetur Mens nostra, ut neque Humana fuerit. Que omnia clariore indicio innotescent, si in Brut is nulli istiulmodi Affectus deprehendi possunt; quod quidem certissimum est. Ut enim doleant, timeant, lasciviant, pruriant, & impetu satis alacri in speciem suam ferantur, ut officiosa in dominos suos (ipsa sagacitate Naturæ instructa) eorum pars aliqua audiat, quis tamen unquam in Bellua spem inconcussam, amorem solo Boni nomine impensum, fidem circa æterna & severum illud gandium oblervare potuit? Quis unquam in Bellua conscientiam, resipiscentiam, vel de futurà vità consilium adnotavit? Quod quidem ex eo, quòd nulla apud Bellnas extet Religionis formula, satis superque indicatur. Hæ igitur sunt illæ ipsæ differentia, ex quibus maxime Homines sumus. Licet igitur istorum tenuia quædam specimina in bestiis eluceant; ubi Analogia rerum inter se expéditur; quia tamen in Analogiâ rerum ad primam causam, jus Divini illius cultus ad humanum genus unice spectare voluisse videtur Deus Opt. Max.illis fortasse opus non fuit. Satis habeant igitur Animantia, quod in Homine perficiantur, & in illo Belluinam suam naturam deponant; qua ratione Iustitia Divina præcipuum objectum fit Homo, ut cui imprimis communis rerum tradatur falus.

Va .

Rile

Sensus

Senfus Internos ab objectis invectos illos vocamus, qui ab occultà illa objectorum externorum in Analogiam nostram internam actione prosiciscentes, in foro interiore deprebenduntur.

E speciebus in Sesoria externa delatis, ubi de Sensibus Externis erit fermo, Internos hoc in loco excutimus; cujus generis, voluptates, dolores, & affectiones quadam corporea imprimis enumerantur; quarum disquisitio (subtilis admodum) differentiarum explicationem subterfugere videtur. Ita enim cum actionibus nostris connectuntur Senfus ifti, ut discrimen vix patiantur : ided fimul fere in operationem veniunt. Cum tamen quosdam Sensus ab objectorum per signaturas suas internas explicantium actionibus deduci æquum sit credere, (nisi cunctas actiones Facultatibus, nihil rebus ipsis tribuas)quinam sint Sensus isti, & quæ eorum ratio dari possit, operæ pretium erit investigare. Ne interim res temere confundamus, quo sdam Sensus Internos Menti, quosdam Corpori Analogos denuò statuimus. Quæ autem Menti funt Analogæ, per quandam formarum communionem inter se percipiuntur, quâ ratione non agitur in Mentem nostram, sed in ejus exercitationem aliquid proponitur. Mens enim cum Divina sit, pati nequit. In hiisce igitur sese libere habet; quod in objectorum actione in Corpus neutiquam fit, quorum conformationes (quia media quasi semper adsunt) necessariò subsequuntur. Hinc fit, ut in Harmonia bec facultas modulatione, illa oblectamento plane diverso demulceri possit. Quantum interea Menti, quantum Corpori deferatur, dum- ifta inter se agunt, acutifimi fuerit investigare. Nos enim fingillatim propos

nimus (complicate ut ubique fint) istiusmodi actiones. Exemplum subjiciemus. Circa pulchrum quo afficimur, quantum Agenti externo, quantum ipfis Facultatibus Internis debeatur, pulchra & quidem ardua fuerit Quastio. Proportionem enim virtutis agentis in rebus desiderat; quam qui capit, totum rerum systema capit. Complent enim Harmoniam mundi proportiones ista, quas Numeris ligari, cum Scholarum doctiffimis profitemur; Supputa periodos, & invenies. Sed regredimur, & quomodo Sensus illi Interni, quos objecta invehunt, à cæteris distinguantur, disqui-Quicunque igitur Sensus interni particulares ab objectis immediate & fine discursu in nobis excitantur, hâc in classe reponimus. Universales enim Affectus ad Instin-Etum Naturalem suprà reduximus. Cujus census videntur stridores illi bruti & inconditi, qui horrorem in quorun-dam dentes incutiunt, & similia symptomata, que in historiis admirandis observare licet. Cuncti enim hujusmodi Sensus ad Facultatem aliquam internam in corporca mole supernumerariam attinent: Homo enim absque hiis, suis numeris absolutus est. Heic igitur nova aliqua Facultas ad alienam spectans Analogiam excitatur. Licet igitur quoad Analogiam externam) omne Individuationis principium aliquid proportione respondens in homine obtineat, Analogia illa interna nos latere potest, nisi ab occultis, sed justis certè rerum sympathiis, vel antipathiis excitetur. Non est interea quòd hisce in sensibus totas actiones Objectis tribuas: sed quædam illis, quædam ipsis Conformationibus permittendæ sunt. Heic tamen (si uspiam) Objectoru actiones locum habent: qua ratione Analogia rerum interna ab externà illà luculentissime distinguitur, & que nos latere possint, animadvertutur. Hæc igitur sensu subtili expende, ut tandem quid connatum & proprium, quid adventitium denique & extrinsecum exploratum habeas. Qui interea

terea Affedins puniculares exobjectorum actione nobis in. vieis accidunt, peragrinos framimus, quod qui negat, ipfis ex rebus evincendus of Albi interea ex actione corporeoru inter foffive ab intus quive deforis veniat ) gratus datur fenfus noftra haben poteft conformitas; ubi ingratus, aliena. Cum igitur nostris Principiis conpareis validiora fuerint Principia externa, quod fibii Analogum magnetico quodam more in se trabunt & vicaversa. Inde ex solutione continuisfrenue in nos agitur, & à majoribus partes minores exhauriuntur. Continuitas universi à Providentia Divina Universali maxime procuratur, nostra enim, secunde rationis effe videtur; quo pado delon ifte in nobis. Vaow in inanimatis responder b Eximanitunehim parsilla ex qua nupere decessit quod conformatum est. Qua ratione igitur Vacqui est impatiens Natura, mos sensibiles in fabrica interiori volnit. Cum igitur puncta, fciffa, refoluta, rerofa, diftenta, difruptat compressa, conflipata fuerint membra, alique cedunt partes, & quoddam alicubi datur Vacuum. Hiripfingienr qui in robus cest widentur ftimuli in bomi. nes transplantati ut fuerint, ivitales finnt ; i quod ubique observatie permagni momenti ad renum dignorionem esse arbitramur. Cum interea Principia quæcunque in inferiorem aliquam naturam compinguntur, dolentsid neque enim caro, vel nervus, sed Principia, sive spiritus sentiunt) quemadmodum ex alterâ parte, quando cum superiori aliqua natura conformatæ funt, lætantur, & gratum inducunt lenfum, inter quos medius ex repletione convenienti datur Senfus. Si interea mori renuant omnia, cogita malle inferiora in se rapere, quam in alienam unitatem abire, ut ista interea Dei judicia occulta temperent. Neque enimin quastione cur, vel unde ista fiant, petentibus aliter responderidam censeo: Alias denique voluptatis & doloris causas dari posse, nobis compertum est. Sed in hujusmodi Af-

pain &

fectibus has subesse causas nostra est sententia. An verò t emperies mutata huc reduci possit, non est heic in animo discutere. Satis erit in præsens, quid Principia externa per se possint, proposuisse; que cum duplici in Analogia externa scilicet & interna constituantur, diversis respondere Facultatibus ex ipso sensu demonstravimus. Facultates igitur externas emensum ut fuerit objectum idem (putà Absynthium) quatenus amarum hanc, quatenus ingratum illa, quatenus fanum tertiam afficiet Facultatem juxta variam Analogia diversitatem. Huc denig; actiones Principiorum omnis saporis, odoris, & ipfius coloris quatenus gratæ funt, vel ingratæ, reduci possunt; licet etiam cum istis actiones nostra complicentur. Plura denique de pulchro, quod (ex divisione nostra) Menti; & de specioso, quod Corpori respondet, dici possunt; quemadmodum etiam de Musicà, ad quam Facultates nostræ, iisdem certe proportionum intervallis distin-&z, mirè subsiliunt. Heic denique nobilis illa quastio, quinam Instinctus Naturales qui in Elementis, vegetabilibus, brutis in nos transplantati, agendi efficacia usque decorentur, exagitari potest. Sed quia perspicuitatem & (quantum fieri potest) brevitatem hoc in argumento propositam habemus, ista in præsens mittimus, & ad Sensus miftos & compolitos omnium latissimos accedimus.

SENSUS MIXTUS is est, qui ex Actione principiorum in se alternatim agentium oriundus, assectium ancipitem or varium modò Menti nostra, modò Humoribus, modò Objectis sive objectorum speciebus in memoria servatin propiorem adducit.

MUL-

Cum an em Network

TILTIPLICIS admodum Natura est Homo. M. Cur Proinde ab Elementari temperiem, à vegetabili staturam & incrementum, à brutali fenfus corporeos & craffos, à rationali demum Intellectum, voluntatem, conscientiam, & facultates noeticas Divinas mutuatur & ob. tinet; quibus demum pro beneplacito suo dotes innumeras ex Gratia five Providentia particulari adjicere potest & solet Deus Opt. Max. Qui igitur in Naturam humanam, & Facultates denique nostras tanquam penitus depravatas & corruptas adeò seveinvehuntur, haud satis advertunt istarum quasdam, bonas in seipsis existere, quasdam neque matas reddi posle. Operæ pretium idcircò fuerit investigare. quid tandem convitiis suis aded temere impetunt. Equidem elementarem Naturam, aut vegetabilem crimine aliquo teneri haud afferunt : Minus demum rectam rationem, voluntatem, conscientiam, Or. per se caussari queunt. Restat ut contumeliarum aculeos Natura Belluina affigant. Verum enim verd neque Natura Belluina affectus (modò debita objecta, & debita tandem conformationum leges adhibeantur) corripi posse, abundè suo loco probavimus, Quia tamen ex Natura corporea five belluina prævaricari contingit, ejus partes accuratiore indagine explorandæsunt. Cui Provinciæ ut aliquatenus consulamus, præmittendum duximus, duplicem omninò Natura corporea sive belluine dari rationem, formalem scilicet & materialem. Formalis autem ratio Naturæ corporeæ in Anima illa sensitiva à Scholis tantopere decantata adinvenitur. Materialis in denso & conferto quodam corpore ad vegetabilem & elementarem Naturam juxtim accedente deprehenditur; Quam tamen à materia signata ipsarum bestiarum ita disparatam esse constat, ut etiam in Bestiis suam indolem N 2

obser-

hallerine natur in man

to the project

no cure

observare possimus. Cum autem Natura ista corporea et belluina ex Elementis, Alimentis, five ipsa demum seminis molein Hominem transplantata et migrans, fese pluribus exerat Affectibus, qui ab Anima rationalis actionibus prorsàs distinguuntur, videndum quinam atro illo notati calculo, quibus denique remediis optime cedant. In plethorico et euchymo corpore igitur indomita quadam lafeivia et pruritus, propudiofa libides et ipla demim Satyriafis sele produnt; In biliolo ira, impetus, ferocia, furor; In pithiolo fegnities, bebetudo, torpor, Paralyfis, In attabilario morositas, mæror, mania, delirium. Cum autemomnem istiusmodi Affectum morbi potius quam peccati Naturam referre existimandum sit, Medico heic fortasse po. tius quam Philosopho, aut Oratore opus fuerit. Proinde petulanti (debitum si vas defuetit ) Nymphea, Vitex; Cholerico Rheum; Phlegmatico Agaricus; Melancholico Veratrum ex præparatione debira propinandum. Non negamus interea et ipsam Mentem sua authen subministrare; contrario enim motu ferri, in mediis Affectibus superesse, illos denique compescere et fedare posse, suprà docuimus. Attamen pace tantorum virorum dixerim, morbos corporeos ipsis remediis corporeis opportunius profligari. Qui enim dolores immanes & cruciatus corporeos folis Philofophiæ moralis præceptis leniri, nedum folvi posse obstrepunt, jejunè admodum mihi sapere videntur. Legitima igitur remedia conquirenda sunt, ipsa demum temperies exploranda est, ut quantum Humores præponderantes peccato cuivis contulerint, vel ipsi prætori constet; quo pacto haut ita levi negotio damnandos existimo, qui ex istrato ya goria aliquâ pravaricantur. Quemadmodum igitur flagitii haut juste argueris Lethargum desidem, aut Hydropicum bibacem; ita fortaffe neque Veneris, aut Martis celtro percitum modò in peccantum humorum redundantiam, potitis

quam pravum aliquem habitum, delicum commode rejici possit. Neque tamen me heie confeelerati cujusvis patronum fifto; fed inid folummodò contendo, ut mitiori no al sententia de ils statuamus, qui corporea, brutalit, & tantum 200 (di non necessarià propensione in peccata prolabuntur. Hac autem circa materialem, eraffam, & inferiorem Anima Senfitiva parte dida funtg Sequitur, ut mala que ad formalem, five superiorem Anima Senfitiva partem in nobis spectant, paucis adnotemus. Hac igitur classe recensemus improbitatem, proter Diam, malignitatem, imposturam, dolum mas lum, ingratitudinem, & omnem negnitiam inhærentem, qua neque ullo corpereo bamerio proclinatione palliari, negi ullo demum ex cathartico (quantumvis specifico) tolli potest. Heic igitur prava quadam indoles ad sensitivam & corpoream Naturam spectans sele prodit, & pessimi moris hominem five belluam indicat; quo pacto occulta Dei judicia subesse existimaveris, Lector. Neque enim eadem five blanda five proterva indoles, vel idem five mite sive ferum ingenium omnibus ingenitum; quod certè contigisset, si vel prorsus depravata, vel saltem non instaurata ex Remedio suo Salutari fuisset in universum Natura Humana. Hiisce igitur tentati noxis iram Divinam deprecentur, Anima rationalis demum jus & imperium in Naturam belluinam exerceant. Neque enim remediis vulgaribus cedunt, quæ plusquam medullitus insident, & non solum pravum in genere, sed hujus vel illius belluæ peculiare ingenium in nobis indicant. Quandocunque igitur convitiis suis rerum Naturam deturpare aggrediuntur Logodadali inamani, cogita deteriores Natura belluina partes cumprimis impeti, & in Labem iftam Originalem haud immerito animadverti, modò secretorum Dei Opt. Max. Judiciorum (uti suprà innuimus) ratio ubique habeatur. Sed una tecum reputa, Facultates omnes per se esse utiles,

modò debita objecta, & debita conformationum media adfint ; ut desint verò, sapientiam Natura Notitis Communibus instructam cuivis flagitio reclamare, & remedia demum porrigere posse; neminem denique ita Natura sua præcipitatum, ut in malum quodvis etiam invitus propella-tur. Equidem qui (respectu totius compositi) Naturam nostram impersectam esse dicunt, à vero non abhorrent; ultra media enim non fertur Providentia Divina Universaun sh lis. Atqui perversam & pollutam uno codemq;modo in omnibus si vociserantur, næipsi veritatis leges haud unquam probè calluerunt. Quapropter Leges conformitatum facultatum naturalium è suggestis erudiri, & urgeri potius quam Facultates ipsas exauctorari, & proscribi consultius ducimus. Hiisce ita præmissis, ad explicationem propositionis allatæ nosmet accingemus. Proinde dicimus mixti bujus Sensus (omnium amplissimi) notam perpetuam esse, ut turbet. Nulla igitur sine aliqua luctà datur rerum integra perceptio. Ubi tamen suo ordine retexuntur, gratus inducitur Sensus, & è contrà. Indè invidentia, zelotypia, suspicio, livor, superbia, fastus, dedignatio, fastidium, &c. molestissimi Affectus; & quia omnium maxime miscelli, & quia nulla in serie aptè reponuntur. Ideò neque irascibiles, neque concupiscibiles hisce opus habent, ut qui satis impense alioquin suo desungantur munere. Proinde ubi istorum cinnus sit vel mistura, vario obducimur assedu; maxime ubi Humores in compositionem veniunt, quos nisi Facultates noëti-ca temperent, toti suerint seditio, tumultus. Cum autem nulla adeò sincera detur Affectio, quin in illà aliqua reliquarum particula & momentum deprehendi (ut plurimum) soleat, ideò à nominibus & verbis ad Sensus Internos provocamus; ut quousque omni in sensatione feran-tur sive objectorum, sive bumorum, sive denique ipsius mentis actiones, exploratum habeamus. Licet igitur uno eodem.

codemque quafi instanti operentur ista, nos tamen qui res juxta Differentias suas (quatentis per vulgarem istam nomenclaturam licet) accurate & quidem fingillatim expendimus, hac ab invicem distinguimus, universas actiones seorsim & per se proponentes. Tua interea interest, ut varios rerum fensus suis characterismis infignias, quem nifi cudas laborem, neque res, neque quidem teipsum adsequêris. Non est igitur ut hoc in scrutinio vel libro opus habeas, vel magistro, ex ipso Natura thesauro in te deposito omnia eruens. Quatenus tamen Objectorum vices supplent, Au-&orum sententiæ utilissime evolvuntur, modo Notitias Communes tibi ubique sistas. Quam parcè igitur credendum, maxime ubi novæ irrepunt sententiæ, ex istis vides; nisi ultra facultates sapere lubeat, quas si Sensu Interno edo-& plurimas fecimus, non opus est ut Auctores moremur, Sensus ipsos in testimonium ubique adducentes. Neque igitur Scholis fit integrum, Discursum istum (aliquando insulsissimum ubique objicere. Licet enim suo in ordine maxime profit; in iis tamen quæ funt Internarum Facultatum objecta, delirat: quo pacto proba Facultatum conformatio, nostra & quidem communis veritas fuerit. Hæc interim de Miscellaneo Sensu omnium latissimo dicta sunto; cujus explicationem fusiorem qui desiderat, è prioribus petat. Hæc interim utanimo infigas, te monitum volumus Lector: teipsum enim à molestiis gravissimis que & in rebus, & in earum doctrina occurrunt, liberatum senties. Nulla cum alioquin superfit ratio, unde unicuique Agenti in rerum natura suam vendices actionem; sine qua tamen vel nullam, vel confusam & omnino indistinctam obtinebis scientiam Veritatum illaru, que nullo alio indicio quam Sensum acrimonia (modò Sensus ex different iis expendas) fæliciter æstimari possunt.

incorps

Ad Constientiam sensum communem Sensum Internorum accedimus, à quâ ritè conformatâ pax illa & securitas interna pendet. Que ita quidem principium & sinis nostrarum actionum existimari debet, ut sola utramque paginam faciat, de quâ hasce theses premittimus, il Fuisse semper in omni homine, 2. Esse à natura, sive Providentià rerum Universali. Taceant igitur Natura suggillatores, neque penitus depravatam prædicent, que nullo non seculo docuit horrere scelus: Vel omninò desuisse clamitent, quam etiam in vultu eminere observavit Antiquitas. Descriptionem proponemus.

Onscientia est sensus communis sensuum internorum, à facultate illa que conscit oriunda. In cujus foro non solum quid bonum, quid malum, sed eorum gradus varii (ratione dignitatis, sieve indignitatis unius cujus que babita) per Communes Notitias austoritate eximia, eo sine expenduntur, ut tandem in sententiam illam, Quid sieri debeat, veniatur.

Nter miros partium in compage Humana nexus, putà nervos, tendones, ligamenta & in famulitio interiori spirituum communionem & aquabilem illam temperaturam, actionum vitalium consensum & entelecheiam, sensum illum communem sensum internorum (ubi res alioquin varizinter se committuntur) maximus adhuc superest Conscientia, que totas rerum benè vel malè gestarum rationes expendens, loges passim indicit suas, ita ubique se immiscens, ut neque dictum, neque factum, neque cogitatum diligentiam ejus latere, vel subtersugere posse videatur. Cujus proprium est de benè attis latari, de melis facere ut corpus borreat cum pænitentià. Tam maximi mo-

menti

menti igitur est Conscientia, ut citra illam debite conformatam de interna illa pace desperandum sit. Heic enim neque alibi magnum illud salutis fædus est icum, & eterna spondetur Beatitudo. In hoc igitur tanquam quoddam actionum centrum, & Communes Notitia demandantur, & suprà ad illam Principia corporea provocant: ut novum non fit, creperam hoc in foro aliquando exoriri luctam. Quantumvis igitur Facultas consciens inter illas que ad Mentem (pedant, maximè reponi debeat, ut que in res agat, per quæstionem An ita esse debeant, rationibus tamen suprà allatis freti medio posuimus loco: & quia ab illa incipiunt, & in illam desinunt'actiones cunca, ubi liberum permittitur judicium. Post quæstiones nostras igitur (de quibus statim) in forum internum res deducuntur, & An ita esse debeant expenditur; Ea lege, ut ubicunque de Divinis & extra captum humanum five Analogiam nostram quastio fuerit, sobriè & summa cautela decernatur. Neque igitur occulta Dei judicia rimari, minus adhuc de illis sententiam ferre licet. Dum interea ifta Facultas ( rede conformata) agit in corpus, sensu ingrato & molesto quod in te prævaricatum est, sentit; quemadmodum itidem ex benê gestis gratus & benignus inducitur sensus. Prout igitur omnem nostram Facultatem Divinam alicui attributo Divino, corpoream denique omnem alicui Individuationis principio in mundo existenti Analogam facimus; ita (ut suprema infimis connectantur) Providentia Divina Sugricus in Conscientia foro omnino statuimus. Quacunque igitur ad Sacra spectant, heic tanquam in Curia quadam Calabra exagitari solent. Qui sibi igitur à justitia Divina cavet, Conscientiam per Communes Notitias rite informatam suspiciat. Neque enim nisi in Facultatibus totis recte conformatis (modo ipsa rette conformetur) acquiescit. Ideò ubi istis excidimus, ad Resipiscentiam hortatur, unde luxatæreponuntur

Tori me

Ponuntur Facultates. In conscientia igitur foro non solum animi & corporis; sed ipsum etiam Dei tribunal situm est, pro quo omnis Facultatum internarum causa (maximè verò illarum penes quas rerum ordo est.) agi lolet. Ideò sensus corporeos ita pervadit & quidem perfundit Facultas ista, ut aliquando ipsam horreat delectationem, aliquando etiam vel invito dolore lætus patiatur, vel succumbens Divinæ factum satis putet Justitia. Ided dictante conscien-tia, Bonum animi Bono corporis, Bonum cammune Bono particulari præponitur. Ided fi omne malum effe vitandum docet Notitia communis; etiam & istud vitari, hoc in foro docebitur. Ideò denique si Notitia sit Communis, Nos debere effe temperantes; in iis etiam quæ bona existimantur, Ne quid nimis, monebitur. Quemadmodum igitur in investigatione veri & falsi per Discursum rece conformatum in Vera particularia, ita per Conscientiam rece conformatam in Bona particularia delabimur. Post quastiones discurrentes igitur an sit, quid sit, &c.in questionem istam venitur, an ita effe debeat, quid ita effe debeat,&c.ut tandem ex regressu in aliquam Notitiam communem facto, in illà acquiescatur. Ubi, quod tibi fieri non vis, alteri ne feceris: & in dubiis tutiorem eligere partem, funt & quæ frequentiùs occurrunt Notitia Communes, et ex quibus minime errare contingit. Est autem in triplici Analogia Facultas fla, videlicet in Analogia rerum ad nos, in Analogia rerum inter se, in Analogia denique proprià ad primam causam, de quibus figillatim heictractare mihi non est animus, integrum de Conscient ia tractatum meditanti. Ubi quam turpiter illa five Facultas, five genius (ut quidam voluêre)à veteribus scholis omissa sie (neque enim ex professo illam tractaffe, utcunquein omni homine descriptam fuisse nemini fit dubium, videntur) adnotabimus. / Magnum igitur Pietati adjumentum tulit postremum istud sæculum. dum

dum ex verâ pœnitentia Conscientiam fæliciter instaurari docet. Cui muneri mirè inserviunt frequentes Concionatorum increpationes, nobis Divinam in scelera animadver= fionem ita inculcantes, ut nifi refipifcamus, gravia & quidem justa indicant supplicia. Horsum igitur Bono suo currit grex, rectà per terrores in ea que ultro facere debuifset, impulsa. Mac autem breviter de Conscientia in Analogià suà ad primam cansam, dicta sunto. Restat ut pauca de Honore & Existimatione illa præclara, quam omnes tam magni faciunt, ut illam fine capitis periculo convellere non liceat, subjungamus. Spectat autem ad Conscientiam sen. sus ifte. Cum tamen quædam Conscientia pars circa Analogiam quam obtinet ad primam cansam, quædam circa Analogiam rerum ad nos, quædam demim circa Analogiam rerum inter se, versetur; quemadmodum in saperiori illa parte Norma pietatis, testimonium favoris Divini, & Bea. titudinis aterna certitudo describitur : ita Honor & Exiftimatio ejus inferiorem partem tanquam propriam fatis ambitiose vendicant. Uti Divina igitur, ita & Moralis datur Conscientia, que Honor est. Quadam denique de Conscientià in Analogià rerum inter se, dicenda videntur; sed quia de hiis in libro Conscientia (juvante Deo)erit sermo transimus. Est igitur in omni actione egregius Conscien. tia usus. Primo ut Supremum aliquod Numen agnofcamus, quod ut ubique existat, nullibi tamen luculentiore indicio deprehenditur. Secundo ut de providentià ejus certiores facti, ad illam nos totos componamus. Tertio ut compertum babeamus, nifi præmium & pana nos maneret. Deum à nobis rigidam & duram illam virtutem &c minime exa-Elurum. Recte enim dicitur pondus Conscientia grave fine ulla virtutis & vitiorum Divina ratione. Magnum interea Confcientia periculum imminet, five ferupulus inductur, five callus obducatur, & tandem fiat impanitens. Non fo-

ment

nata

lùm

lum igitur Notitia Communes omni in actione consulenda funt; sed ex vigilantia, meditatione, oratione stimuli suffigendi sunt, ne in mediâ deficiamus viâ. Tantum abest interea ut ex toto conscientiam uel sopire, vel quidem expugnare possis, suum ut maneat usque verber surdum, graviorem tandem ad ipsos usque vibices inusturum notam; Quod quidem, turpissimus repente ut sis, te aliquando experturum cogita. Notitias interea Communes (quas ideò in te existere oportet) in ordinem, si quicquam aliud, compinge. Ex necessaria enim et ipsissima doctrina Instinctus Naturalis ortum ducunt; quas ideò omni in propositione quædelecat, vel quidem juvat, lubesse cogita. Hasce igitur exprome, mole enim verborum ut obruantur, totum quod afficit, Communis est Notitia. Hasce denique à Verisimili, à Possibili, & à Falso dispesce, disjunge, dissocia per Quastiones nostras. Quod operosum licet existat, cum nulla tamen ad Veritatem exantlandă insuper maneat via, vel heic vel nullibi insistendum est. Haud mirum interea, ex occulto Natura stimulo legem si postulent gentes universa. Hoc ipso enim Notitias suas communes in ordinem redactas innuunt, recta subinde ut Conscientia detur norma. Conscientiam interea tanquam vinculum illud sacrum, undè infima supremis connectuntur, habe; Quô, ut nullum præclarius superesset medium, non est quod Deo Opt. Max. magis exprobetur, quam quod neque cibum, neque vestitum citra media suppeditaverit. In iis igitur cum non sit quod molestè feras, (magnoperè enim teipsum laudas) neque Authorem boni incusa, qui ex providentià communi media ad salutem subministrans, ex gratia faciet, ut illa etiam in æternum frui possimus.

## De Objectis Facultatum Internarum.

CEQUUNTUR Facultatum Internarum objecta, & le-Des ex quibus conformantur. Primo autem de iis, quæ Menti vendicantur, quas fecundo loco fequentur corporearum facultatum objecta & conformationes, ut tandem in Conscientiæ conformationem, quæ non nisi in Facultatibus totis rite conformatis acquiescit, deveniatur. Quo in argumento (quia auctores consuli possunt) non est, quod prolixior fim. A natura Boni, quod ab omnibus tanquam commune objectum Facultatum Internarum proponitur, exordiemur. Cum enim Facultas quecunque Interna versetur vel circa aliquod Bonum, ut illud consequatur, vel circa aliquod Malum, ut illud fugiat, eodem res recidet: mala enim averruncare eo fine expetimus, ut bonis fruamur. Commune objectum igitur Facultatum Internarum erit Bonum. Adeog; cum omne Bonum fit aliquod intermedium in ordinead aliquid ulterius, usque quò ad aliquod ultimum perveniatur, hoc ipsum tanquam Summum Bonum habendum est. Cum autem Beatitudo sit omne bonum, & Æternum sit omne tempus, Summum illud Bonum erit Beatitudo aterna. Neque igitur in Voluptate Honore, Divitiis &c quæ funt caduca, quæ funt particularia, quæ funt utique in ordine ad aliquid ulterius, fitum est Summum illud Bonum. Proinde heic sisti nequit; sed ad ulterius & quidem aternum aliquod properandum est; Quod cum hac in vita dari nequeat, (nihil enim heic non fluxum, non fragile) per mortem tanquam viam istuc fiet transitus. Novi quam durus hic fermo, fed respice ortum, et credes. Cogita qualis focudo parentum arvo fueris, et ultra Providentiam communem. Gratia five Providentia rerum particulari suas tribue partes. Si enim vermiculo ex ipsa putredine tua progenito Sol denuò conspiciendus, immò et perfruen-

8000

etrni

814

dus

minut.

dus orietur, Temetipsum æternis latitaturum tenebris existimaveris unquam? Absit. Melius adhuc tecum agi potest istis excluso; oculus quædam, fides plura istis potiora attinget. Inter hæc rerum feriem cape: Beatindo eterna est objectum necessarium Instinctus Naturalis; Cujus fumma lex, Propria illa conservatio, (intellige tam anima, quam corporis) quæ in omnibus describitur. Proximo sequuntur loco Internæ Facultates, quæ ea ratione Instinctui Naturali subjiciuntur, qua omnia in Beatitudinem aternam (tanquam finem ultimum) relata funt. Cum autem omnes Facultates internæ ad bonum aliquod per se ferantur, sequitur id esse maxime bonum, quod maxime facit ad Beatitudinem aternam. Quemadmodum igitur sub Instinctu naturali, Facultates Interna (quas Menti vendicamus: ) ita sub iftis Facultates corporeæ militant : Hic igitur est rerum ordo. Varii interim dantur Bonorum gradus, quarum difpositio reca penes Conscientiam cst. Communibus Notitiis igitur Facultates Interna, (quas Menti vendicamus) uti istis denique Facultates corporea imbuenda funt; qua ratione cunca Facultates recte conformata in Beatitudinem illam aternam (veriffimum Dei Opt. Max. attributum ) contendunt. Hanc igitur suo more sub ratione scilicet conservationis propria consecuntur omnia (utcunque ista denuò ab occultis Dei judiciis temperentur,) & cum hic diu stare loco nesciant, futurum aliquid (velut in utero clausi)prætentant. Nostra interea interest, ne spe excidamus, Providentiam illam Divinam, & universalem & particularem ubique experti./ Restat ut Bonum illud, quod tanquam Beatitudinis aterna pars aliqua expetitur, ejusque naturam & varias acceptiones, quarenus per vulgarem nomenclaturam licet, expendamus. Quo in argumento etiamfi nihil prius habeamus, quam ut verborum ordo & disciplina que dam instituatur: Nos tamen vulgaris sermonis inconcinna & drapules natura ita turbat, ut (velimus, nolimus) in suum quo abundant sensum prospiciamus Lectores hac nostra detorsuros. Utcunque igitur qua sequuntur, cedant, divisiones suprà allata consulenda sunt; & ex Facultatibus objectis, or varin eorum conformationibus (ipso docente proprio uniuscujusque sensu) rerum distributiones petenda sunt. Neq; enim imponere, sed veritatem puram & castam (hoc est legitimam Facultatum cum objectis conformationem) exponere, hoc in opere propositum habemus.

Varias Boni acceptiones in præsens excutiemus. Quo in argumento, quia Bonum maxime affine est Vero, e jus Norma ex iis quæ de Veritate suprà explicavimus, deducenda est; recte enim à Scholis Emis passio altera habetur. Est autem Bonitas quadruplex, scilicet in Re sive Objetto quocung; in Apparentia, in Conceptu, & in Intellectu. 1. Bonitas autem in re est ejus fignatura interior. Est autem relatio fationis. qua acceptione nihil per se non bonum. Calor febrilis enim ut fit malum, Calor per se non est, omnia enim ad Analogiam suam terminantur. 2. Bonitas in apparentia, estemanatio signature illius interne sese explicantis juxta Analogiam, quam erga facultates internas obtinet; Cujus census quodeunque gratum, pulchrum, Oc. in rebus ipfis deprehenditur, enumerari potest. Est autem alex & penitus reconditæ Analogiæ Bonitas ista; servat enim naturam ejus à quo deciditur. Ideò pulchrum, gratum Oc. in memoria fervatum nos afficere sæpè adnotavimus; non ita siccum, bus midum, neque enim ex corum speciebus arescimus, (vel humectamur. Eft autem realis conformatio ifta; & proinde conditiones suas desiderat, quas easdem (modò te in Analogià interna versari cogites ) cum iis quæ ad veritatem apparentia desiderantur, observare potes. Neque igitur diversa daneur in iftis regulæ, diverso licet modo explicentur. Hoc interea maxime in corum explicatione observandu, Facultates Internas (faltem) quoad conformationem perfectam medium babere Sensus Externos; aliquando licet ante Externos Sensus, aliquando etiam absque illis, eorum aliqua conformentur. Ideo ad maximam distantiam præsentiunt Facultates internæ; qua ratione corum aliquas à Sensum conditionibus vulgaribus emancipari posse, tanquam secundam inter Facultates externas & internas differentiam, adnotare licet. 2. Bonitas conceptus, est prima illa conformitas Bonitatis rei, five objecti cum Facultatibus nostris Internis juxta apparentiam suam. A priori autem omninò distinguitur & ista ex ratione, & quia conditiones diversas postulat. Ideò suum organum integrum, nulla prava qualitate imbutum, & animi denique applicationem in iis quæ ad mentem spectant (tanquam peculiare) desiderat. In quibus ideò quædam diversa ab iis, quæ ad externarum specierum susceptionem desiderantur dari oportet. Omninò igitur Bonitas apparentie à Bonitate conceptus distinguitur, five res, five verba, five signa objicias. Quo pacto quod bonum est in apparentia, five quod aptum natum est ut sit bonum, potest esse malum in conceptu, & vice versa. Hujus ratio diversa igitur per Communes Notitias expendi debet; quod cum fit opus germanum intellectus, Bonitas ifta in intellectu tanquam ultima bonitatis signatura habenda est: quam ided conformitatem conformitatum prædictarum juxta Analogiam internam statuimus ; quo pacto ad amussim Veritatis intellectus expenditur. Catera à prioribus petenda; uti etiam complexi Boni ratio, neque enim heic de Bono, sed de Vero maxime instituitur sermo. Quicquid interea hoc in argumento dictum est, de Analogia rerum ad nos intelligi debet, In nostra enim Analogia ad Deum, Noria communes primæ Bonorum rationes & normæ habendæ funt. Plurimæ igitur circa Bonum Notitiæ communes in nobis describuntur. Ideò de Morali Philosophia summus consen-

analog of

sus;

113-

fus; tota enim est Notitia Communis ; quod in reliquis scien . tis (nisi fortasse Mathematicas excipias) non datur. Indè tantæ rixæ, jurgia; licet etiam sub illis aliquæ Notitiæ Communes delitescant. Bonitatis interea rationem, tanquam ipfius universi arcanum. & unitatem sacram habe; cujus idcircò altissimam communionem observare potes. In Notitiis igitur Communibus (quæ magna quidem & tuta via ) persiste, rectà enimad fœlicitatem ducunt. Neque igitur in peccatis immorandum, non sunt enim Notitia Communes: Te pec. We care debere nulla docebit Religio, Lex, Conscientia; sed contrà te debere effe bonum, pium, justum, fortem &c nullo non adsensu sancitum est. Totum interea illud, quod Bonn à malo in nobis distinguit, ipsa est dos Natura. Neque enim ab objectis habemus, ut hoc accipiamus, illud rejiciamus, sed à nobis ipsis. Hoc igitur(invitis Scholis)ita nostrum est, ita liberum est, ut terminis rerum claudi nequeat, Apage igitur veteratoriæ Scholæ rasam tabulam. Sensum enim Internum rite conformatum in testimonium adducimus, quo pacto non opus est, ut discurrentium ineptias moremur-

Varias verborum acceptiones qua ad hoc argumentu spe-Cant, explicabimus: que in triplici Analogia constituta observamus: scilicet in Analogia inter Deum & hominem. inter hominem & res, in Analogia denique rerum inter fe. Consideratur autem omne Bonum, vel tanquam præsens, vel tanquam præteritum, vel tanquam futurum: quam tanquam sufficientem Boni divisionem, potius quam ipsa verba consuli volumus, (utpote quæ non tam rebus ipsis, quam recepta & vulgari Scholarum sententiæ maxima ex parte accommodantur) ex quibus, quædam ad Mentem, quædam ad Corpus, quædam denique ad ea quæ iftis funt exteriora, relata sunt : quo in ordine Bonum commune bono particulari, Bonum animi bono corporis (ipla dictante Conscientià ) præponitur. Ita ut ultimum deposcant locum oblecta-

menta, cujusmodi sunt post famem & sitim, non jam quod repleat, sed ipsa mattya et cupedia post abjectum animum honores faculi. Ad ipsa verba regredimur, ut (quantum fien potest )nostram in sententiam adducanturcirca Bonum autemabsolute dicum versatur Facultas que amat. Cum enim in Beatitudinem aternam (tanquam ultimum obje-Etum) feratur omnis Facultas, illam ut concitatius sectaremur, stimulum accepimus Amorem. Amor autem omnis est, vel complacentia, vel dilectio. Complacetia est sensus boni fine appetitu unionis; Dilectio cu illo. Hujus cenfus habentur favor five amor inchoatus, allubescentia benevolentia, prolubium, expetitio, desiderium &c. Cum consideratur in Analogia nostra ad Deum, vocatur pietas, zelus, ardor, in cultum & venerationem definens. In Analogia nostra ad hominem vocatur amicitia, charitas, quæ cum ulterius in primoresf ertur, in bonorem & civilem quandam observantiam definit: quemadmodum quando in inferioris conditionis homines demissa est indulgentia, misericordia, et compassio vocari solet. Horum denique verba quædam in Analogia rerum inter se usurpari possunt, in quibus liberum per me sit judicium & delectus. Nos quidem turbat enormia ut plurimum & absona vulgi vocabula. Sensus deniq; qui circa Bonum, vel prasens, vel præteritum, vel futurum versantur, variis insigniunturnominibus. Qui enim bono jam potiti funt, vocantur oblectationes, gandia, delectationes, voluptates, bilaritates, exultationes, alacritates, festivitates, jubila; ex quibus quæ serena, ad Mentem; quæ craffiora, ad Corpus; quæ mixta, ad totu copofitum Specant. Que interea ad Mentem, que ad Corpus, que deniquad utruquattinent, ex divisionibus nostris peteda sut. suo ut stent ordine, sub prioribus militant. Circa malum

Ad Sensus, quos irascibiles vocant, properamus, qui autem absolute dichum, versatur Odin. Odinm autem quodcunquelt Aversatio, vel Malitia. Aversatio opponitur compla-

cent ie

centia et est sensus mali fine appetitu vindica. Malitia opponitur dilectioni, et est sensus mali cum illo; sub quibus prodeunt, prout variè ad Analogias suas terminantur, reluctatio, ira, audacia, temeritas, impetus, deteftatio, abo. minatio, furor, rabies. Sunt autem Sensus isti omninò corporei et brutales, ex humoribus motis oriundi. Heic igitur haut aliter quam in Bestiis occultæ rerum Antipathia sele explicat: quibus stimulus non raro ab Arbitrii libertate additur; heic denique leges actionum et meta imprimis suspicienda sunt, (de quibus suprà)ut quid tuum, quid etiam alienum exploratum habeas. In quibus observandum est, nullam obtinere na Analogiam directam ad primam canfam, eoque nomine à Fa cultatibus nostris Noëticis satis disparari. Nemo igitur quod hate Bonum per se est, odisse potest: Quatenus tamen falli cotingit, etiam bonum (sub ratione mali) odio protequi non rarò evenit. Heic igitur error in discursu castigandus, quo pado totam irascibilium turbam ad Analogiam rerum ad nos, vel inter se terminari comperies. Porro Sensus qui circa malum prafens versantur, vocari solent, dolor, afflictio, vexatio, triftitia, molestia, uti circa præteritum, luctus, mæror, gemitus. Cum verò tanquam futurum prospicitur, Sesus oriuntur omnium tererrimi. Hujus gradus (inter timorem et desperationem medii) habentur anxietas, formido, metus, pavor, perculfio, consternatio, tremor, borror, trepidatio, agonia, terror, stupor, extasis , examinatio. Sunt autem Affectus isti (Aversatione excepta: aversarienim potest mens nostra, odiffe &c. non potest) plane corporei. Probatur ex Sensu crasso; proinde à mente inaffectà despici possunt : quæ ita in corpore, prout extra corpus objecta sua speculari potest, immota, in-concita. Inique igitur suo in domicilio negant Libertatem, quam extra illud tribuunt Scholæ. Inconcussa igitur (inquam ) et tanquam officii immunis, nisi velit, totas specare valet rerum actiones Mens nostra. Est igitur hoc ipfo

Primo Metori affinis Mens noftra, qui non motus reliqua movet. Non mutat igitur, sed vult mutationem in corpore (id est in mundo suo) per Notitias suas communes Mens nostra; quo pacto no patitur, sed agit sua in latitudinis sphera; cum Mens nisi à Deo irato pati nequeat. Sequuntur Sensus, qui maxime in compositionem veniunt, & in quibus Difeurfus plurimum eminet. Hujusmodi sunt Superbia, invidia, livor, suspicio, impudentia, contemptus dignitatis, indignatio, perversa latitia. Attamen te iterum atq; iterum monemus Lector; Ne verba, sed res ipsas ex methodo nostrà expendas. In pluribus enim non solummodò cum Facultate objectum proponitur; sed & medium ipsum conformationis, ut in Invidià, que objectum scilicet alienum Bonum sub ratione proprii mali suspicit : & Superbià, quæ elationem animi & ejus excessum consignificat &c. Ista igitur per se expendenda sunt. Hæcautem de Sensunm corporeorum & crassorum nomenclatura breviter dica sunto. Valere interea jubemus exscriptores miseros, qui Facultates nostras noëticas in inferiori animæ parte, una cum concupiscibilibus & irascibilibus posuere; cum tamen & Sensus, & objecta omninò diversa obtineant. Istæ enim ad Divina non eriguntur, illæ non nisi in Divinis acquiescunt. Quid opus enim Intellectu illo agente post hanc vitam fuerit, nisi amare, & Beatitudine sua aterna frui daretur? Satis habeant igitur Sympathias & Antipathias suas istà in classe reponi; Quarum sensus, particulares cum fint & caduci, exoletos & senio marcescentes comperient; quo tempore Facultates Divinas be atas, sese ad æterna explicare, eaque anticipare, & quasi præcipere (modà conditiones adfint ) animadvertent. Licèt igitur in Affectus corporeos sese demandare possit Mens nostra, quatenus communi bono prospicit: quia tamen etiam absque amore, pruritus, & titillationes ejusmodi in corpore plethorico excitari possunt ; ideò Amorem inter Facultates Noëticas & Divinas; Concupiscentiam verò & Libidinem inter corporeas statuimus; quo pacto particulares admodum & variæ esse solent.

Ad leges conformationum accedimus, quo in argumento divisionem nostram solennem præmittimus; quæ quasdam facultates Deo, quasdá mundo Analogas in nobis statuit. Quæ antem Deo funt Analoga, Menti; qua mundo, Corpori vendicamus; quarum conformationes legitimas, Veritates natura (sensu & homine interno attestante) vocamus. Neque igitur Naturam, five Providentiam rerum communem convitiis suis deturpent hominum ingratissimi, sed objecta & leges conformationum investigent, fine quibus neque ipsos Sensus Externos juvare comperient. Omnis quippe veritas nostra ex alicujus Facultatis & objecti conformatione (intercedentibus mediis, five conditionibus fuis ) fuboritur, Fide (id est sensu qui ex eorum conformatione debita oritur Jubique adstipulante. Facultates autem Noëtica & Divina objecta habent duplici in differetia constituta, propria scilicet & communia, qua ratione à corporeis (quæ propriis objectis solummodò gaudere videntur) satis distinguatur. Propria objecta facultatum internarum noeticarum sunt attributa Divina; Communia objecta funt objecta facultatum corporearum. Corporea enim principia permeant, informant & illustrant Facultates noëtice Divine. Com aute tot dari Facultates, quot sunt attributa Divina, & vice versa fu. prà demonstratum sit; quædam Facultates Bonitati Divina quædam sapientiæ Divinæ, quædam Institiæ Divinæ, quæda Providentia Communi, sive Natura, quadam Providentia particulari, sive Gratia, &c. respondebut. De maximè receptâ nomeclaturâ hoc in arguméto erit sermo, neg; enim ubiq, verba rebus adaptantur. Primò autem de Amore, quia prima & quidem extra nos & in nobis Facultas. Ament enim, quæ non intelligunt (sympathia si sit amor) vide palmam, vide

witem: vide teipfam. Primus Affectus intermis fuit Amor. Facultas autem ista pulcheitudini, & Bonitati Divina imprimis . & totis denique attributis quodammodò respondet. Nihil enim in Deo non amabile, etiam Infitia; universo igitur Deo respondet Facultas ista. Quemadmodum tamen in ipio Deo attributa plurima in unitatem Divinam compin. guntur,ita Amor noster omnes sub se Facultates compleditur. Proinde rede conformari nequit, nisi Den toto animo, id est toto intellectu, toto corde, id est tota voluntate, totis viribusid est totis corporeis facultatibus recte coformatis amaveris. Probatur ex Sensu Interno ritè coformato, seu verà Fide. In Deo enim unice acquiescit Faeultas ista, maxime denig; in nobis iple est Deus. Ideò quantum amamus Deum, tantum nos amat ille, & uno eodemque affectu sese ad delectationem prodit Deus Opt. Max. Summu igitur Beatitudinis arcanum, Amor Dei, qui verus ut sit, id est fuis ex conditionibus conformatus, nunqua fine Fide deprehenditur. Cogita interea hujus facultatis copiá eo fine nobis factam fuisse, ne ingrati ipsa ex creatione efficeremur. Hanc igitur egenis, infirmis, indoctis largitus est, ut haberet quod rursum acciperet Deus, Comune object Facultatis istius est ipse Amor corporeus; ideò qui in propriam speciem fertur affectus, nullà illicità libidine sive cocupiscentià pollutus, tanquam humanus, à Facultate consulente bonum commune deduci potest. Quod quidem de aliis ejusmodi Affectionibus corporeis prædicari potest, quorum Sensus admodum varios & diffimiles in seipso nemo non comperiri potest. Hæcigitur ex Notitiis Communibus expedienda funt. Sequatur ex nomenclatura vulgari Facultates quæ sperant, fidunt, confidunt, gaudent, quibus demum ex discursu rite conformato in subsidium venit Contemplatio. Ex quibus etiamfi quæ fperant, fi. dunt, confidunt, non nifi gradu distare videantur; Quia tamé fes fine fide, non auté hac fine illa deprehédi poteft, eo uf-

que differentiam nada funt. Conformantur autem redè fi Amor rede conformatur; quemadmodu den uò ex ifis rite conformatis verum illud gaudium, ex vero gaudio denique Beatitudo contemplatione illà (de qua supra)infignita infurgit. Harum igitur serié paucis subtexere placuit, ut in alia fiat transitus. Circa communia objecta Facultatum istarum. quia funt corporea, non opus est utoprolixior sim: Satis est ex iplo morolo & anxio fensu (modò rectè expedatur ) istaindicariposse. Facultates interea Noeticas ex attributis Divinis & vice versa æstima Lector. Nulla enim præterea datur sine errore Norma, Qua interea ad Gratia, five Providentia partienlarem spectant, suo loco docebimus. Satis modò constat, Facultates, que ad Mentem fectant, cum Deo toto (tanquam objecto cognato proprio ) conformari debere: probatur, quod folus animum impleat. Quemadmodum igitur fymbolum Annulo fignatorio insculptum vacuo aliquo & la- Seat cunoso intervallo distingui solet, ut lineæ figuram constituentesab invicem disparentur, quod demum cum tuerit in materiam aptam inductum, peregrinam fine læsione non suscipit impressionem : Ita quidem ex desideriis & votis nostris, que vacuitates nostræ funt, Dei Opt. Max. figura Estypa (quæ in nobis) non solum egregiè discernitur, sed per illa ritè conformata amreenurus totum ita determinatur & constat ut qui diversum superinducere Characterismum attentarit, Imaginem & signaturam illam Divinam (quam folus implet, complet Deus Opt. Max.) adeò desormare, & pro viribus suis destituere aggrederetur, ut Majestatis Divina lafa reus merito damnandus effet.

Ad Corporeas Facultates, illas nempe quas cum Brutis communes obtinemus, & que mundo respondent, accedimus; quas ex turbido sensu, & crasso (quemadmodum priores illas ex sereno, & Beato) innotescere documus. In quibus observandum est, superiores &

Noëticas

Noeticas illas facultates ad inferiora delabi; inferiores O corporeas non ita ad superiora adsurgere. Proinde oditse Bonum rite intellectum non facile est, amare malum ut in promptu fit. Errores interea ut in utrifque dentur, non tam in odium Boni, quam amorem mali proclives fumus. Caterum fi debita Conditiones adfint, Bonum odiffe impossibile quod in malo ex eâdem normâ dedolato non contingit. Nemo enim in æternum non amare voluit, cum vel hoc ipsum, quod in odio fibi perperam complaceat quispiam, ex amore involuto aliquo & infælici habeat. Nulla igitur objecta communia obtinent Facultates, five Principia corporea, sed vel singula, vel saltem complicata suis objectis Analogis respondent. Te in Analogià internà occupatum & Facultates corporeas succerni cogita. Primò occurrit Odium, quod in aversationem, o malitiam (quæ dilectioni & complacentia opponuntur) distinximus. Proprium objectum facultatis quæ odit, est Malum. Mala autem ex sua optima definitione judicantur ea, Que iis que bona funt in primis impedimento effe possunt. Universas Mali definitiones huic nostræ postponimus. Plurima in se habet definitio ista, sed quæ mittenda in præsens duximus. Ad munus Facultatu corporearu accedimus, cujus proprium facimus, ut impedimeta amoveant. Quemadmodum igitur Facultates Noetica Divinæ circa finem præcipue, ita corporeæ circa media versantur. Hoc interea cape, quod aversari possit, odisse, irasci, timere &c non possit Mens nostra. Cum igitur Sésus istos turbidos in te excitari advertis, cogita Mentem Notitiis communibus (tanquam ipsâ Naturæ sapientia) instructam, ista ut e longinquo spectet , illis tamen consulere, & remedia porrigere posse. AdConditiones, ex quibus Facultas ista(quæ multiplex juxta Antipathiarum numerum effe folet ) cum objecto fuo cognato legitime conformatur, accedimus. Nempe fi malum nen anclorem mali odio bebens, fi nullum inde percipiation

damnum, si nimium non sit, & similia, quæ omnia sunt Notitiæ Communes; Probatur ex fensu interno. Eædem (paucis mutatis) sunt leges ira, & affectunm reliquorum hujus classis, quos suprà enumeravimus. Sequuntur Facultates que dolent, cujus egregius datur numerus; ideò nos pluribus simul frangi posse doloribus experientia docet. Ut exteriores & crassi intereà ad Medicorum proceres relegentur, ad Internum illum Affectum accedemus, qui à Mente oritur; quo pacto fit, ut quod in nobis prævaricatum est, sentiat. Neque igitur in Mente datur ifte fen sus cum fola fit fides, fpes, amor &cifed in Corpore ex impulsu mentis, quatenus partem aliquam | 100 Justitia Divina supplet. Proprium autem objectum Facultatis iftius est Peccatum, probatur ex Senfu Interno, & quod frustrà alibi impendatur : proinde neque amissos parentes, liberos divitias revocat. Cum tamen pius ut fuerit, id est recte conformatus, exinde Deum placari ipsa Confcientia dicat. If a igitur à Concionatoribus magno Bono nostro excutiuntur. Recle conformatur, si emendationem vita propofit am babeas, fi fem non excludat, Oc. que funt Notitie Communes: probatur ex Sensu Interno. Sequitur Facultas qua timet, quemadmodum autem Odinm circa malum jam factum, Ira circa presens, ita Timor circa futurum aliquod malum versatur. Difficile autem est in Affectu isto vel terminu ponere, vel modum. Quam importunus sit interea ex eo conjici potest, quòd sæpenumero potius accersat mala, quam præcaveat. Est igitur, (neq; absque causa) in assiduis hujus vitæ periculis, irregulare quiddam & anomalum Affectus iste, ubique se immiscens; vix enim datur absque timore quies. Nisi igitur in Providentià Divinà toti acquiescamus (quam ided tanquam optimam conformationis legem proponimus)mire torquet fensus iste: probatur ex Sefu Interno. Hisce plurima addi possunt, qua ex suggestis petenda suademus. Cavere interea potest, timere non potest Mens nostra.

Timores igitur illi indebiti & prophani funt odia quadam; & ignorantiz; nunquam enim satis ut timeatur Justicia Divina, Numen ipsum qui tremendum perhibet, blasphemat. Proinde ex reatu tuo, non ex confiliis Dei æternis mala tua deduci cogita; quâ ratione Timor Divinus nunquam fatis incutitur. Ut enim reliquos superare possis, sub Timore illo, quo à Deo Opt. Max. five quidem à Mente tuâ perculsa. afficeris, etiam invitus succumbas, oportet, Sequuntur Senfus quidam complicati, quoium Facultates conformantes promiscuè quodammodò circa Bonum & malum versantur; de celebrioribus quibusdá erit sermo. Istiusmodi enumerantur verecundia, miferatio, amulatio &c; que recte conformantur, si exinde ad Virtutem stimuli addantur : probatur ex Sensu Interno. Hæc autem breviter de conformatione facultum, quæ ad Corpoream Naturam spectant juxta nomenclaturam vulgarem, dica funto: in quibus fatis fuerit Methodum proposuisse. Istorum perfectio Scholarum sit negotium: modò juxta divisiones nostras nomina adaptent. Neque enim unlasta loquendi formula in doctrina ardua stari volumus: proinde opus integrum de Affectibus edidisse non profitemur. Quorsum enim in iis, de quibus sumus datur consensus, prolixiores fuerimus? Nulla unquam tam Barbara extitit Natio, quæ Virtutem (illå ut exciderit) nonamplecti voluit. Est igitur Notitià Communis, & summum Instinctus Naturalis opus tota Moralis Philosophia, & à Natura potius, quam teterrima vitia à nullis non habita odio, profecta. Desinant igitur Naturam, sive Providentiam illam communem improbare, à qua niss habeant omnes homines ut credant, cum vera prædicantur, neque erit unde ulla afferatur Fides. Impie igitur dicitur, Naturam five Providentiam rerum communem, & Gratiam five Providentiam rerum particularem in Antithesi positas esse, vel inter se pugnare, cum utræque à Deo Opt. Max. proficiscantur. Tota

with for

Tota intereà Attributa Divina simul operari, & uti in justitia, misericordiá, ita in naturà, gratiam, & vice versà elucesce-re cogita Lector. Ista igitur, ut occulta Dei judicia tempe-rent, non aliter tamen de actionibus Divinis existimandum est. Heic igitur ex parte Dei Opt. Max. confiderandum venit, cur vires sive potentiæ ad occidendum, fallendum, convitiandum, maledicendum &c. inditæ fuerint : In hiis igitur & similibus verbis, ante omnia videndum est, annon simul cum istis Objecta ponantur. Blasphemia enim & Facultatem & objectum denotat : 'ista igitur imprimis discurienda funt, & convitium à Deo separandum est, & videndum an convitiari liceat. Cunctas enim Facultates indebite applicari, detorqueri, & loco moveri ex arbitrii libertate, (ut taceam externas causas ) non semel monuimus. Certissimum intereà est nullam Facultatem (ubi conditiones adsunt) in obje-Eto cognato proprio pravam esse vel ineptam; modò hoc semper in animo habeas, Naturam sive Providentiam Communem ultra media non ferri. Neque enim cibum in os, vel stomachum ingessisse, vel absque istis satietatem, sæpè adnotavimus; quod cum ignorent Natura suggillatores, il- Hum lam tanquam penitus depravatam contumeliis afficiunt. Hoc igitur relumimus, In objecto cognato proprio nos pofse covitiari, occidere, fallere, Ex parte enim Dei Opt. Max. licet convitiari peccatores, blasphemos: licet occidere qua nobis alimento esse possunt : ipsum etiam sicarium qui nos adoritur, in propria defensione occidere licet, alia si non detur commoda evadendi ratio. Fallere tamen nunquam daretur, nisi nobis cum animalibus vafris res foret. Ideò aves, feras, pisces, aliquando etiam fortasse ægrotos & insanos fallere, vel etiam ex parabolà docere licet, nulla si commodior ad corum curationem supersit via. Vafritiem nostram interea cuidam sagacitati ad Naturam corpoream sive belluinam in nobis spectanti, suprà adscripsimus : & quia tur-

ingrati to de

do non

fraction

bat, & quia corporeis objectis solummodògauder. Nihil enim in aternis proficere, ipsa conscientia satis docet. Cui enim mortalium ex versutià suà vel Deum fallere, vel iter ad Superos parare licuit unquam? Immane igitur quantum subdola omnis calliditas à verâ & consummatà illa Sapientià (hominis custode & procuratrice) distat. At dices fortasse nullo pacto ingratitudinem propugnari posse. Verum enim verò si Beneficium malo animo & insidioso conferatur, quidni ingratus fueris? Non rependenda, sed condonanda funt hujusmodi Beneficia. Objecta igitur cognata Facultatam fimplicium, five complicataram (quorum egregius datur numerus) disquirite blasphemi, impii. Nulla enim in objecto cognato vel prava, vel inutilis datur Facultas, neque ulterius Deum Optimum Maximum diabolicis vestris calumniis impetite. Si intereà (luxatis Facultatibus) quod malum est consectamini, quod bonum est abdicatis; si vice Dei Optimi Maximi idola colitis; si Facultates Noeticas Divinas tanquam corporeas turpissime prostituitis, si homines, immò Deum, tanquam feras vos fallere posse existimatis; si Fiz dem denique rationi praponitis, nonne totam excutitis structuræ Divinæ fabricam, donorum quæ largitus est Deus Opt. Max. contemptores miserrimi? Liberi denique illius Arbitrii (sine quo illiberalia & necessaria essetis mancipia, jumenta) perditissimi violatores? Hæc igitur evolvite, & nihil inforo interno malum, nifi libertatem illam, fine qua neque boni esse potestis, existimate. Gaudete vos liberos effe, cum hocipio ad imaginem Dei conditi fitis. Quod liberum eft, Divinum eft, infinitum eft; proinde neg; lenescere, vel terminis rerum claudi potest. Gaudete vos liberas esse; invita enim & coacta si esset in vobis ista bonitar, aliquid Deo, nihil vobis ipsis tributum foret. Sed quia nostram fecit Bonitatem illam Immensa illa Bonitas, pertivit (pro gratia fua infinita ) unde etiam pramium fpe-

ret miler homo. Proinde gaudete vos liberos effe, id eft rewa malos esse posse, ut hoc ipso, in bono complaceatis. Nihilo segnius torum illud quodcunque bene gestum Deo Opt. Max. acceptum referetis, ut qui Bonitativistius Auctor & Prima Causa utcunque agnoscendus sit, Novimus plures sirperesse Facultates, quarum nomina neque adduximus, neque quidem adducere possumus : quod & olim Stagyrita questus est. Cum tamen ex actionum & sensum differentits ista investigari possint, methodus nostra consulenda est; manca enim omninò est Nomenclatura voulgaris. Quam optarem igitur verba confingi : dedecorum enim in nobis anonymos existere Sensus. Caterim hocaliorum sit optis, ut tandem integra prodeat Ars nostra, & in omni dubio, ad Facultatem ex qua probant, recurrendum fit; unicum enim postulatum volumus, Ex qua Facultate probas. Si qui interea ultra Facultates le sapere posse existimant, veb Facultates ex indebità objectorum applicatione deformant, videant annon hoc ipso infaniant; sed de istis vos satis monitos habet iste liber. Ad Confcientiam que nifi in totis Facultatibus recle conformatis acquiescit, accedimus : Inb Facultate antem consciente, que aciem instruit Affectuum totam & componit, Sensus Interni militant; est igitur Sensum Internorum Sensus Communis. Habet autem objettum, reliquarum facultatum conformationem; proinde recte conformatur, si facultates relique recte conformantur : probatur ex Sensu Interno. Sive igitur de Analogia rerum ad Deum, five de mutuâ illa Analogia inter hominem & res, five denique de Analogia rerum inter se agatur, debita facultatum dispensatio à Conscientià pender; in cujus forum idcircò Natitias Communes demandari non semel observavimus. Disquisitione sua particulari intered ut gaudeat Facultas ista, videlicet, anitaesse debeat, in is tamen que funt supra nos, aded non proficit, ut Divinas actiones minime pertingat

pertingat ista quæstio: quas impiè exagitari idcircò non semel docuimus. A foro internô igitur incipiens, ad mutuam illam Analogiam inter hominem & res terminatur scrutinium istud. Hinc sit ut in Analogia quam erga Deum obtines, nihil sælicius occurrat, quam justè & sapienter administrari omnia, etiamsi eorum causa nos lateant. Ideò omnia in Bonum cooperari, statuendum est, utcunque tan-dem ab occultis Dei judiciis, temperentur. Quando verò ad Analogiam secundam, imò & tertiam ventum est, locum habet ista quæstio, & nihil non sapienter sciscitari potest. Hoc igitur in foro omnis causa nostra dicitur, ut quæ unicu supra seipsu agnoscat Dei tribunal: quâ ratione, quæ in corporeo systemate peccant, castigari solet Facultates, spiritus, sive principia Corporea, dum facit Facultas ista, (modò rite conformetur) ut in illud quod prævaricatum est, animadversum sit : quâ ratione Justitiæ Divinæ partes subire suprà docuimus. Magnis interea intervallis in teipso distare cogita, Facultates Divinas noeticas que sententiam ferunt, ab iis quæ patiuntur; quod nisi apud te statuas, neque Mentem à Corpore un quam distingues. Huc usq; igitur Primo Motori, qui non movens catera movet, finitimam & conterminam esse Mentem nostram suprà monuimus. Ne interea ex istis quæ passionem Menti adimunt, te nimis exolvi credas; cogita quod in te patitur, ejusque unitatem (modò velit Deus) in æternum pati posse, imò (quod durius est) Facultatibus Divinis sublatis & in Deum resumptis, nihil manere quod solatio esse pos-fit, sed teipsum odio, desperatione, horrore, & cruciatu de nique perpetuo torqueri posse. Tuâ interea interest, ut ex Facultatibus Divinis, que in te existunt corporea (dum tempus suppetit) colas, tuo ut potiaris mundo, quo ma-jus nihil vel bonitati Divinæ convenientius excogitari potest. Reliqua ex Notitiis Communibus petenda sunt; ubi

Wibunk

prish-

enim luculentiora, quam in Notitiis Communibus deprehendi potsunt Providentia illins Universalis testimonia? Quas igitur tanquam Natura sapientiam, doctrinam Instin-Quas igitur tanquam Natura lapientiam, doctrinam Infin-Etus Naturalis, & fidiffimam veritatis Catholica normam habemus; quas etiam non solum tanquam humani, sed ipsius etiam Divini consilii æterni universalis rationem suspicimus, quas denique ad Imaginis Divina complementum in nobis, ex sententia communi unice desiderari, fine blasphemia neque cogitari potest. Cum interea ex harmonico mundi systemate is detur rerum ordo, ut Objesta Facultatibus & vice versa respondeant; Notitias Communes omni ex objecto, libro, lermone elice, sepone, digere Lector: & huc usque te ultra veritatem, potius quam citra illam stetisse cogita, De hiis igitur (uti etiam de Con-(cientià) alibi instituetur sermo. Ad sensus externosin præfens accedimus.

SENSUS

arealenciore, quan in Nachris Commercians depre-

SENSUS EXTERNIita denominati, non solum quia secrum organa situm externum poscunt, sed quia ex conformatione extima rerum Analogia oriuntur; sunt actus conformitatum objectorum cum facultatibus illis in omni homine sano integro existentibus, qua à sensu aliquo interno immutato ad particulares notitias Analogia rerum externa ediscendas exposita, tertio loco conditionaliter, or ratione sensus alicujus interni (tanquam causa proxima) or instinctus naturalis (tanquam causa ita remota, ut sit nihilominus magis principalis) versantur.

TINO quasi eodemque temporis momento operari videntur, in objecti cujuscunque perceptione, Facultates præter Discursum cunctæ. Diverse tamen cum operentur, satis inter se distinguuntur. Haud facile est interea distinguere, inter illas quæná primò (ut aiút) immutentur, nisi ordinem naturæ secutus, quis primo in omni sensatione inducatur Affectus, sensu subtili expendas; quo modo aliquid in objecti cujuscunque insultu, sive conformatione primà incuti senties, quod neque color, neque sapor, neque numerus, neque distantia, neque motus, neque quies, &cexistat. Hanc ipsam igitur immutationem primam Facultatis alicujus internæ conformationi vendicamus, quæ ita ab Instinctu Naturali, sive aliqua Notitià Communi, prout ab illa denuò Sensus Externus pedet. Est igitur ante seisum ipsum obscura quædam præsensio ex mira reruminter se cognatione oriunda, quod quidem Harmonico rerum systemati tribuimus. Tertium igitur locum Sensui Externo vendicamus, cui cum id munus obtigerit, ut externam Analogiam dimetiatur & fignet, universa terminorum extrin lecorum

trinsecorum notitia debetur. Neque igitur ut prodroma dentur Facultates alique interna, fine externis proficiant, vel hæ sine illis; sed reditu ad Notitias Communes, Sensus Internos & Discursum facto, rei notitiam integram absolvunt. Nunquam satis interea mirari subit Scholas plures quinque Senfibus non statuisse. Ridiculum diximus non dati nisi quinque Sensus; tot sunt Sensuum, quot sunt obje-Etorum differentia, probatur ex ipso sensu, quem quia negligunt suis in demonstrationibus auctores passim ineptiunt. Sed dicent non dari plura fenforia, ergo neque plures Sensus. Negamus argumentum; plurima enim per eundem trajectum intrare, & quidem confertim omni in sensorio ipsa experientia docet. Sed resuminus propositionem; Ergo quia omnes Externi Sensus ad Tacinm reduci possunt, non erit nisi unus Sensus. Sed foramina indigitabunt septem conjugationibus nervorum per sensoria disseminatis, offe denique spongioso, sive processibus mammillaribus honestata. Esto; insigniores quosdam (si poros adjicias)in forum interius dari aditus concedimus: Tune igitur in limine hærens totam ex porta vel fenestris describes domum, de interna fabrica parum sollicitus? Non negamus equidem, nibil esse in intellectu, quod non prius fuerit in sensu; sed ea lege ut universam differentiarum externarum, univer fam differentiarum internarum Analogiam huc compelles. Vide queso in quas angustias nos cogant Scholæ, dum nihil per sensoria immitti, nihil in Intellectu existere nisi colorem, sonum, odorem, saporem, tangibile, magnitudinem, figuram, numerum, diftantiam, motum, & quietem (ut taceam denique ista è quatuor qualitatibus eduxisse) contendunt. Itane quæso? Quâ igitur in classe universam Analogiam internam, universa Notitiarum Communium dogmata, & ut paucis dicam unis versam rerum Nomenclaturam (etiam in vocabulariis tradi-

Hrase 5

not one

traditam) reponitis? Sed pergunt, & Colorem per fe, Substantiam five essentiam rei per accidens percipi volunt; quasi eorum perceptioni quæ ex consensu universali agnoscuntur, deesset Facultas conformans. Sed nos dicimus substantiam per se, Colorem per accidens deprehendi. Substantiam enim, five subjectum inhærentiæ eorum quæ abeffe possunt, in rebus dari Communis est Notitia, quam turpius negabunt, quam occludent oculos, libertas ut ad utrumque detur. Quid opus est pluribus, tot dari Sensus, quot sunt objectorum differentia, ipse sensus testis in objectis fuis supremus docet? Neque igitur hoc in argumento omnes moramur auctores, qui neque objecta propria Faculta. tum, neque leges unde conformantur, neque denique ullam Veritatis definitionem, in doctrinis luis præmisêre. Tanquam errones igitur non solum intra seipsos, sed quidem extra ferè ubique vagati sunt. Ut interea Sensus Externos ab Internis distinguamus; Primò occurrit, hos circa Analogiam externam, illos circa internam versari: Secundò horum species cum intus suscipiuntur, feritatem suam deponere,ideò non urit ignis; ideò lupi & agni species summâ concordia in memoria degunt : Non ita species interne; pulchrum enim & turpe, gratum & ingratum naturam eorum, à quibus deciduntur, ita retinent, ut nos codem modo afficiant: Tertiò ex ordine, quia externas species gratia internarum datas fuisse satis constat. Quæ autem ad Externos Sensus spectant, ex definitione suprà allata, petenda sunt. Ne interea à communi loquendi consuetudine nimis abhorrere videamur, universam illam à Scholis receptam Nomenclaturam circa rerum divisionem, puta colorem, sonum, odorem, saporem, tangibile, figuram, numerum, &c. inter externa recensebimus. Quædam interea propria, quædam communia vocamus Objecta. Ex quibus quæ communta à recentioribus vocantur, puta Magnitudo, figura, locus.

cus, situs, distantia, numerus, ordo, continuitas, & discretio, motus, & quies non ided communia haberi debent. quia eorum plurima ab una Facultare percipiuntur, (cum unicuique differentiæ sua respondeat facultas) sed ea de causa communia vocari possunt, quia per plura foramina ingeruntur. Quæcunque igitur alia ratione quam gradu distant, suis Facultatibus propriis Analogis gaudent, quod suprà adnotavimus. Ideò magnitudo omnia sensoria, figura solummodò visum & tactum, reliqua plura vel pauciora sensoria juxta Analogia necessitatem trajiciunt. Quadam denique ad figura conformationem, quibus numerus opus non habet; quædam ad distantiam quibus motus non indiget, &c. postulantur. Ex quibus latis patet ista inter se diftingui, cum non folum diversum sensum inducant, sed aliquid diversum ad suam veram conformationem desiderent. Hæc igitur ex rebus ipsis potius quam auctorum ineptiis excutite tenebriones miseri, neque à ratione alieni ad auctoritatem, turpiùs quam claudi ad grallas, confugite. Quemadmodum igitur quædam Facultates circa sonum, quædam circa colorem, quædam circa odorem, &c tanquam objeda Facultatum luarum propria ex communi sententia versantur: ita quædam facultas circa magnitudinem. five crassam, five tenuem, five longam, five latam, live aqualem, five inaqualem, &c. Quædam circa figuram, five rectam, five curvam, five afteram, five levem, five obtusam, five acutam, five concavam, five convexam, &c. quædam circa locum, five supernum, five infernum, five dextrum, five finistrum, five anteriorem, five posteriorem, &c. & ut paucis dicam circa reliquas differentias folennes, earumque cognat &s affectiones versatur. Ex quibus aliqua in quæstione quid, aliqua in quæstione quantum & quale respondent, quædam denique Facultas eorum gradus, quædam ordinem instituit; plurima enim non aliter quam R 2

grade, vel ordine diftingui (quæ tamen diversam nomenela. turam fortiuntur)non semel monuimus. Hæc igitur expendenda funt ; neque enim, ut per idem transmittatur sensorium, eadem Facultas circa colorem, figuram, pulchrum, appetibile versatur; sed unicuique differentie sua respondet Pacultas. Una igitur Facultas colorem, alia figuram, alia denique pulcbrum, five proportionatum expendit, hac landat, illa denique expetit: quod ut catera taceam argumenta, ipfa conformationum leges quas diversas in horum unoquos que comperies, probant. Velocitatem interea actionum in seipso qui demiratur, magnæ illius machinæ gyros, unde origo sua suspiciat, & internam quam in se sentit veritatem agnoscat. Hoc interea observatu dignum est, Obje-Eta que plura pertranseunt foramina, propins ad Faculta-tes Divinas Noëticas accedere; magis denique in seipsis esse necessaria. Que enim ad corpus resilire videntur, uti minus necessaria, ita magis obtusa in seipsis existunt; sed in argumento de Sensibus Externis satis ab auctoribus sudatu est. Licet in nullo (præter Visum) sensu subtilesesse videantur; quafi vel inepti, vel fordidi, vel nullis conditionibus propriis in conformatione sua essent obnoxii. Quod adeo verum elle constat, ut ad Odorum differentias nondum excogitentur verba; sed ad Sapores seipsum subducat, oportet, cui sagacitas in Odoribus proponitur, & diductis malis inhianti & naribus & palato fimul fapiendum eft. Sed quidam cerebro, quidam stomacho gratus datur Odor, de cujus natura diversa statim. Pauca interea de Visu, (quia hoc etiam in argumento auctores consuli possunt) more nostro subjungemus. Neque enim in iis quibus abunde scaturiunt Schola, fontes turbare volumus. Satis fuerit hoc in opere Veritatis definitionem, & methodum, artem denique demonstrationis proposuisse, in qua nisi omnis Facultas (cum objectum proprium, & vera conformationis media adfint) candem: eandem certitudinem ac ipla visiva Facultas ritè conformata obtineat, frustrà Veritati exantlanda impendetur tempus.

Hæc igitur eft sententia nostra.

Ad Facultatem visivam accedimus; cujus Organum pluribus encomiis celebratum, solis porta, Divinum membrum, animi speculum &c. à Scholis vocatur. Non folum The enim internorum motuum indicia, ex oculis desumuntur, eu o dum in audacia profiliunt, in reverentia subfidunt, in amore blandiuntur, in odio efferantur, in gaudio hilares subrident, in mœrore depressi languescunt; sed tota etiam corporis sanitas, vel morbosus apparatus ex illis æstimatur. Ideò ut valent Oculi, totum valere corpus existimando est. Soli insuper Oculi cœlestia contemplantur, plurimas demum differentias oftendunt, optime denique memoriæ & reminiscentiæ famulantur, ut qui non solum altius infigant simulachra rerum, sed etiam penè deperdita scelicius per circunstantias cognatas revocent. Est maxime tamen conditionibus exposita Facultas ista, ut qua ultra conditiones in principio libri allatas, objectum (non dico medium) illuminatum ad visionem desideret; Quibus tegibus nunquam errare datur; aliter licet & fallere posse, & falli in objectis fibi creditis contingat. Istautem funt rationes. quod omnem Veritatem conditionibus suis obnoxiam adnotaverimus. Cui enim bono Facultas visiva inserviret, si lumen, medium debitum, distantia O.c. deessent? Sunt igitur Conditiones, Veritatum nostrarum nexus & copulæ; quarum disquisitionem Veritatum nostrarum candidatis commendatam volumus. Leges enim five conditiones conformitatum intermedias qui habent, & iplam objecti cujuscunque conformitatem (five caduca, five quidem eterna spectes)habituri sunt. Neque deerit, modò ista dentur, fides. Ad differentias infigniores Oculi bumani regredimur; inter quas hominibus folis oculos variegates datos fuiffe,

cum in cæteris animantibus vel similes, vel parum certe dissimiles (equos ni fortè excipias) conspiciantur, observant Historia Naturalis Scriptores. Denique Anatomici quos peritifimos tulit sæculum istud posterius, belluis muiculum qui oculos in terram figit, obtigisse, quo liberatur homo, testantur: & proinde ad cœlestium contemplationem natum elle, recte affirmant. An verò aquea an ignea fint naturæ, Scholis disceptandum mittimus. Hoc intereà certum est, lumen in Ochlo non esse illud quod videtur, ficut etiam neque calorem in digito esse illum qui tangi-Nihil nifi extra seipsum sentit homo; etiam peregrinus est omnis qui irritat dolor, quem superare ex viribus internis, vel saltem cum corpore exuere potes. Magnum est interim ista ubique cogitare:neq; enim tu, sed ipse tandem frangetur dolor. Opportune denique heic exagitari potest Quastio nobilis an apparentia sive species rerum (per quodvis sensorium delatæ) ab objectis realiter decidantur, an verò fint defluvoia continua, an verò eliciantur & imprægnentur spiritus, an verò per habitudinem percipiantur, an verò pluribus horum modorum, an verò nullis. Certè à nemine factum satis hâc in re arbitramur; cum interea, (ut cunctos simul in examen ducamus sensus) mediorum quædam funt extra nos, quædam funt partes noftri, ratio omninò erit diversa. Ignis igitur erit calidus te absente & frigido; durus lapis etiam te invito; & nisi figuræ rerum ubique serventur, larvata erit conversatio. Quo pacto nimis subtiles existimari possunt recentiores quidam, qui energias rerum universas ad babitudines referunt: etiamsi enim Objecta non sine habitudine percipiantur, qui tamen sensum in rebus tollunt, hoc ipsum tollunt unde fibi credi postulant. Si quid tamen ab istiusmodi sciolis prolatum est, quod veritatem sapit, non ad ipsum sensum, sed ad rerum Analogiam, sive dispositionem idoneam referri debet, quam,

subtle

quam Habitudinem (sive quodcunque vis) planè supra captum humanum vocare licet. Cujus rationem adeò miram agnoscimus, ut neque montis magnitudo in pupillam invecta, vel demum in occipite servata, repagula frangat. Quæstio igitur, Quomodo res percipiantur, in naturalibus est difficillima. Quod etiá ex vi plasticà diversas alimentorum naturas in unum compingente satis constat. Neque enim quomodo vel unum alimentum in diversas partes, vel diversa alimenta in unam abire possint, capies unquam. Heic igitur intra defectum conditionum ad Veritates hujus classis. requifitarum sese recipiat Lector, quod novum non esse in Zeteticis nostris fusius docebitur. Ad Visionis mes dium accedimus. Hujusmodi autem est aer, aqua, & diaphanum quodeunque. In quibus quo simplicius & purius, eò aptius omne medium existimandum est; quod cum adeò diversum existat, ut ad veritatum differentias diversum aliquid in medio ubique postuletur, simul doceri non potuisse in principio libri adnotavimus; Ubi etiam conditiones reliqua, qua ad visionem desiderantur, cernere licet. Nosinterea illam cognationem quæ inter corporeas facultates & fingularia, inter intellectum & universalia statuimus; Neque enim hæc absque illis, vel vice verså percipiuntur. De erroribus Visus, ubi de Errorum causis agetur, quem maximè hallucinari eâ de causâ observamus, quòd pluribus, quam reliqui sensus, conditionibus sit obnoxius; Quas (facillimas licet)cum non advertat Schola, ignorat illis deficientibus & ipsam deficere Veritatem. Omnem Veritatem igitur conditionibus suis expositam cogita Lector. Que si dentur, neque Facultates, neque Objects nova defutura esse, etiamin infinitum cogita. Sine conditionibus denique neque illas, quibus potiris, juvare posse, sed te obscurum, absurdum, insipientem fore. Hæc autem breviter de Facultate visivà dica funto; cim hoc etiam in argumento,

mounty in eye

uti etiam circa Colorum differentias Authores utiliffimècon-

fuli peffint.

Sequitur Facultas audiens. Objectum Facultatis audientis est Sonus. Sonorum autem differentiæ recensentur acutus, gravis, afper, obtusus, &c. Debitum transitionis medium est Aer, & (ut quibusdam placet) Aqua, quod ex ranarum coaxatione probare conantur. Recte conformatur, si conditiones adfint, quas in principio libri attulimus. Per toramen autem organi Anditus plurima ingeruntur, quæ idcircò suas proprias conformationum leges postulant, puta, numerus, proportio, harmonia, objecta intellectus, fidei, &c. Recte interea dicitur cacos habentes Auditum, esse sapientiores, quam surdos habentes visum. Est enim Auditus sensus disciplina, modò Fidem intelligas, non illam quæ ex narrantis anctoritate tantum pendet, led illa que ex debita Facultatum conformatione oritur; hæc quia in nobis, illa extra nos fundamentum relationis obtinet; qua ratione veritatem rei, à veritate intellectus imprimis distinguimus. Cum igitur ex doctrinis Fidem five adsensum internum excitari advertis, vide an objectum de quo agitur, sub ratione verisimilis, possibilis, vel quidem ipsius veri eterni conformaverit. Eveniet enim ut discursus præceps ista minus ex-pendens ex toto temeraverit; adeò ut verisimile, vel possibile pro Vero, vel vicibus versis accipiat. Hæc igitur imprimis æstimanda sunt, nisi Credulitatem loco veræ Fidei adhibere volupe sit. Suam interea fidem prateritis, uti etiam futuris, non solum concedimus, sed tanquam necessariam flagitamus certe; Eâ lege, ut à Notitiis Communibus five Veritatibus aternis universalibus distinguantur, & ab illis ubique suam aucupentur fidem. Praterita enim tanquam verisimilia quoad nos, futura denique tanquam possibilia haberi docebunt Notitia Communes : quas ita veneramur ubique & suspicimus, ut exinde Deus Opt. Max. Pater com-

nothing

munis,

munis, maxime agnoscatur. Verus igitur ut fit veritate rei liber quicunque, tua è teiplo veritas desumenda est. Propositiones interea singulæ per Zetetica nostra expendendæ funt, ut non folum in qua queftione prædicatur, fed ex qua Facultate illius veritas probari possit, exploratum habeas alia ad veritatem cum non supersit via. Notitias interea Communes, potius quam turpissima scelera, à Natura (scilicet rationali) ortum ducere cogita. Mali enim, imò pellimi, ut dentur quam plurimi, illos ita debere esse, nulla Commanis Notitia docebit unquam. Neque igitur Naturam, five Providentiam rerum communem blasphemiis suis impetant hominum ingratissimi, ut Gratiam five Providentiam particularem commendatam habeant, quasi simul stare loco non potuitsent attributa Divina & in Deo darentur contradictoria. Hanc igitur ut superet Gratia sive Providentia particularis (neque enim in operibus fuis, imò nec in feipfo terminum invenit Deus) malum esse non potest quod Dei Opt. Max. opus quotidianum (undè enim prætereà rerum natura?) visitur. Hæc igitur animo ut insigas tuo, passim. & quidem sub titu'o Auditionis inculcanda duximus, Lector. Ad Organum anditus, sive officinam auris accedimus, in quibus labyrinthum, stapedem, incudem, malleum, inspicienda consulimus, de quibus Anatomes periti plurima observatione dignissima proferunt. Summum interea consensum inter Aures, Laryngem & Palatum comperies, propter diffeminationem conjugationis nervorum quæ in istas partes diffunditur. Vox deinde animatis, sonus inanimatis tribuitur; quædam etiam cum imaginatione, quædam fine eå in homine deprehenditur : qua ratione verba à tufi fereatu &c. distinguimus. Videtur autem sonus quicunque, esse materiale quiddam; neque enim vento adverso tam facile quam illo secundo percipitur. Pulchrè deindè perhibetur, esse ex conatu aeris involuti & condensati obstaculo folido:

roile

net hear self folido: ipsum enim esse conatum absurde dicitur. De erroribus Auditus, qui plurimi esse solent, & altos incutere
terrores, ubi de errorum causis tractabitur. Nunquam interea satis mirari subit, Laryngem illam in summitate arteriæ trachiæ positam, è cujus cavitate aëre replet avocis prima quædam materia desumitur; quæ cum subinde à lingua,
modò ad fauces allidente, modò slectente, modò premente,
modò se dilatante &c articulata suerit, totum vocis mysterium absolvit, cujus summam refractionem observamus. Si enim rectà percurreret semper, nemo seipsum audiret loquentem, quod plurimis molestum tore, qui sibi in suo dicendi genere complacent, arbitramur.

Sequitur Facultas odorans, quæ medio inter Sensus Externos reponitur loco. Odorum autem differentiæ enumerantur, crudus, suavis, fatens, putredinosus, marcidus, virosus, teter, dilutus, &c. quibus saporum differentiz, puta acer, acidus, O.c. ipsorum denique florum, herbarum, radicumodores varii, puta Rofa, Hyffopi, Angelica Gc.adjici possunt. De quibus hanc accipe veritatem, que uno codemque modo afficiunt facultates nostras, cadem erga nos este, nova nisi caque valentior detur signatura. Sed hac de re statim, ubi sagacioris Philosophiæ Methodus proponitur. Medium conformationis debitum Aëra volunt & Aquam, quod exemplo piscium probare aggrediuntur Auctores; respectu nostri tamen unus Aer aptum erit Odorum vehiculum. Si igitur conditiones adfunt, quas in principio libri attulimus, et debitum istud medium, Facultas odorans recte conformatur cum Objecto suo. De organo Facultatis istius disceptatur adhuc. Certum est, principium haberein niribus; hisce enim obstructis plane nihil odoramur. Cum verò de instrumento proximo agitur; non immerità. dubitari potest. Quia tamen septem illænervorum conjugationes (quæ à cerebro propagatæ sensoria. nostra per-

trans

transcunt ) reliquorum sensuum organa immediata rece perhibentur, verisimile omninò est ad ossi illius (quod cribri instar perforatum est) inferiorem partem ob mollitiem luam os spongiosum nuncupati, Odorum acrimoniam retundi, praparari, & transmitti ad processus mammillares, qui nervi funt mollissimi, & Facultatis odorantis instrumenta proxima. Est autem crassa voluptatis & molestia Sensus iste, et proinde corporeus Sensus: ideò nihil ferè commune cum visu vel auditu obtinet. Quâ ratione inepte, vel non omnino de numero, figura, motu, quiete, coc. judicat, taciu licet (qui reliquorum sensum basis) etiam & ista percipiantur Cur verò acutior suerit brutorum sensus, ratio reddi potest, quod cum illis sensus sit disciplina, necessarium fuit sagacitate summa, ut victum conquirerent &c. prædita fuisse. Naturam autem in necessariis non deficere non semel monuimus. Nostram intereà in odorando hebe tudinem, non tam ad pituitolum cerebri defluxum deferimus, (quod cæteris animantibus rarò contingit) quàm ad illam ipsam Natura providentiam qua nobis cavit, ne excellenter afficeret sensus, ex quo nemo proprium pateretur odogem. An verò plures rerum differentias oftendat nobis, quam brutis sensus iste, non abs re disceptatur. Certum est Odores in diversa admodum Analogia esse constitutos; ideò qui nobis gratus odor, brutis ingratus esse solet, et vice ver-Quo pacto, in illis sensus disciplina, qui in nobis vo-Inpratis & molestia solummodò esse videtur; in iis tamen quæ ad corpus et alimenta spectant, si non optima, saltem prima indicia ex odoratu delumi debent. Duplex interea odoris genus adnotavimus; qui cerebro, et qui stomacho gratus. De posteriore illo Odoris genere hoc cape: "Ubis cunq; o in odoratum & gustum gratus inducitur sensus, alimentum est sanum. Æquè interea & ab insipido ac inodorabili abstinendum, nist ubi ab experientia juvamur : tam enim ex nullo

ender

unllo odore, vel guftu (neque enim fignantur iftiusmodi) quam ex ingrato nos monitos habet Natura, five Providentia rerum communis. Sensu interea subtili opus est, ut odorum differentiæ juxta divisionem modò allatam expendantur. Neq igitur tanquamalimenta sana Moschus, vel Zibetta porrigenda sunt, quia cerebro potius quam stomacho gratus est istorum odor. Crudum interea odorem coctione juvari, & Pharmacopea, & ipsa propina docent. Normam interea alimenti fani hanc accipe, nafutis certe fcitu dignissimam : Maxima igitur inter gustum & odoratum datur affinitas, ita ut omnia odorabilia fint guftabilia, & vice versaut plurimi, modo rumines, & reliquæ conditiones adfint, quas in principio libri attulimus. Non diffiremur interea quædam odore ingrata, satis tutò intus sumi posse; sed fi attente rem expendis, & in iftis stomacho gratum (cerebro licet ingratum) subesse odorem comperies; quod in Allio, &c, satis constat. Hæc igitur sensu subtili expendenda volumus; ut tandem ad gustum, cum quo & odoratu summæ nobis intercedunt necessitudines, deveniatur. Hunc tamen eo nomine perfectiorem existimamus, quod propiùs ad ta-Elum accedat, quo humanum genus inter cætera animantia pollet. An verò Odores sint materialis, vel immaterialis natura, schola (nescientes tamen quid sit materia) exagitant. Materiales effe testantur, disfipari à ventis, respirando hominem olfacere, hunc odorem illum expugnare; è contrà communicari sursum & deorsum, & ad latera, & longissimè percipi quasi in instanti, immateriales esse suadent. Ad usum Facultatis istius in re herbarià (cui maxime inservit) accedemus. Quemadinodum igiturin alimentis, ita in medicamentis prima ind cia ex Odore desumenda sunt. laces enim (quicquid Neoterici dicant)ex visu desumuntur fignaturæ: neque denique remedia felectiora ex fignatura externâ produntur, licet in iis quæ moram non patiuntur, reme.

remedia quædam ipli adspectus satis ostendantur, ut in serpentum morsibus, &c. Primæ igitur partes odoratui, secundæ gustui tanquam sacultatibus cognatis hoc in examine debentur.

Facultatis que gustat objectum proprium est Sapor; Medium debitum est Aqua quadam salivalis infipida; quæ fiadfit, & conditiones quas in principio libri attulimus, recte conformatur Facultas ista. Saporumantem differentia enumerantur, crudus, costus, dulcis, amarus, acerbus, acer, acidus, salfus, adstringens, five austerus, pinguis, & ipse fataus, five insipidus, qui ex privatione saporis percipi vide-Dantur etiam plurima alia Saporum differentia nominibus carentes, quod ex berbarum, radicum &c. varietate satis liquet. In quibuidam demum luxuriantur nomina; ponticus enim & flypticus codem cum aliquibus fuperiorum recidere videntur. Sapores denique quosdam comperies ex istorum pluribus compositos, dulce enim & amarum, & flypticum quoddam obtinet Rosa. De saporibus interea sicuti de odoribus scitu dignu est (uti nuper diximus) qua uno eodemque modo afficiunt facultates nostras, eadem erga nos effe, nova nifi,eag, valentior detur signatura. Acutum verò exposcimus sensum qui & differentias Saporum exacte cal. leat, & unicuique sapori suam agendi efficaciam seorsim vendicet,ut tandem quantum amaro, quantum acido &c. in varia illa Saporum compositione & mistura deferri posfir, perspectum habeat. Ut Saporum interea definitiones aliquas ex Scholarum sententià aggrediamur : Crudum saporem illum vocamus, qui à coctione juvari potest; Coctum qui à cruditate incipit; Duleis sapor ille est, qui linguæ oblitus, inæquales ejus partes æquat cum delectatione, ejus fibras leniens & quodammodò blandiens, cujusmodi est tac, faccharum, & fructus quidam maturi. De sapore isto observant Medici citissime in choleram converti. Amarum saporem definiunt eum, qui linguam detergens moleste exasperat cum aliqua ipsius substantiæ colliquatione. De sapore isto notant, prime omne amarum esse calidum, (opio excepto) quod quia ex novis signaturis fatore scilicet & gravedine sele prodat, quod ad contrectationem lentum & spissum manibus hæreat, quod denique ad gustum os adurat, nos satis monitos habet, plurima in compositionem ingredi, & proinde dissimilium esse partium. Circa opium igitur plurima inter se conferre oportet, qui ejus vim & agendi efficaciam exploratam habere vult; de cujus methodo statim. Secundò observant Medici, amarum saporem minime putrescere. Tertio pro alimento ab omnibus animalibus rejici. Ad medicamentoru igitur classem pertinet Sapor iste; de quo observant Medici, omnia amara in suo genere, quantò magis amara, tantò magis esse sana in sua specie, una Aloe exceptà; nempè quia ab extremis in unoquoque genere ab. horret Natura. Maxime autem prodest Japor iste cum stypticitate conjunctus. Ided Absynthium inter amara maximè est sanum, non ita acido-amara, ut fructus immaturi, & Mala Persica. Acerbus sapor quibusdam ponticus sive flypticus ille est, qui linguam exiccat, constringit, & exasperat, & ab austero differt, quod hic ad humidum, ille ad terreum vergat. Sapor iste in forbis immaturis & mespilis deprehenditur. De sapore isto observant Medici, esse frigida & ficcum, proinde ex coctione parum vel nihil juvari. Acer (omnium calidissimus)ille est, qui mordicat, rodit, & exurit, ut euphorbium, thymelaa, pyrethrum. Acrium autem plurima recensentur genera, puta igneum & siccum, ut calx: igneum & humidum, ut cape, allium; cum igneo humido ficcum, ut galanga, piper : quæ magis moderata in Hyffopo, Thymo, &c. sentiuntur, alia acria & acida, ut oleum vitrioli:alia acria & ftyptica, ut Epithimum. De sapore acri observant Medici, esse per se inimicum naturæ; ex admistione tamen alterius

terius saporis, sanum esse posse, maxime cum in humores difficulter resolubiles impingit. Acidas sapor ille statuitur, qui linguam vellicat fine calefactione, qualis ille qui in fucco limonum narantiarum, oxalidis &c. Miscetur cum dulci, ut in malis punicis; cum amaro, ut in malis perficis; cum acri ut in aceto, cujus sapor proprio nomine Acetofo scilicet gaudet. Salfus sapor ille est, qui linguam detergit & abluit, adeò remisse adstringens, ut hoc iplo ab austeris & acerbis maxime diftinguatur. Estque vel naturalis, ut in fale fossili; vel ex arte, ut in cineribus. In Herbis etiam quæ ad mare crescunt, deprehendi solet sapor ifte, maxime vero in is quæab æstu maris alluuntur. Huic finitimus, nitrosus, vocari solet salsus cum adstrictione quadam. De sapore autem salso observant Medici, maxime esse putredini contrari-Austerns sapor (quibusdam stypticus.) est ille qui linguam vehementer exiccat, exasperat, contrahit & adstringit cum refrigeratione; estq;peculiaris malis cotoneis & pyris a-Ab acerbo autem differt, quod fit magis aquens, magis adstringat, & exasperet. De sapore isto observant Medici fluxiones repellere, coctione juvari, & alimentum fieri posse, denique ubicunque admiscetur, in melius reliqua cedere. Pinguis five unctuosus five oleosus sapor ille est, qui cadem ferè descriptione cum dulci gaudet, nisi quòd hic magis delectet. Hujus generis recensentur Butyrum, medulla, oleum; admiscetur autem cum aqueo, ut in radice althea & lilio. rum. De sapore isto observant Medici, intus sumptum esse citò inflammabilem; esse autem propriè vulnerarium (quia ad tactum potius, quam gustum signatu ) & proinde dolores externos sedare. Insipidus sapor sive fatuus est quædam faporis privatio. Invenitur autem in aquis quibusdam & citrullo, &c. De sapore isto observant Medici, ad frigiditatem deflectere, & proinde omne alimentum ex insipidis esse pituitosum. Plurimi prætered subsunt sapores, nominibus carentes, quorum notitia ex rebus ipfis figillatim (absque ingluvie, ut debita adhibeatur mora) desumenda est. Quantum interea în varia & complicată illa Saporum compositione unicuique agenti deferri possit, tua imprimis interest ut expendas; quemadmodum etiam an nova aliqua detur fignatura : ita enim instructus & recte de notis & caute de novis decernes. Que enimuno eodemque modo afficient facultates nostras, eadem erga nos esse, nova nisi, eaque valentior detur fignatura, non semel monuimus. igitur in rerum naturalium investigatione vera est methodus, partim à Notitis Communibus, partim ab Experientia deprompta. Quæ insuper addit tempus, reponenda sunt; infinita enim in re berbarià, & tota denique odorum, faporum, O.c. classe incomperta delitescere, qua dies doceat, nemini dubium existimamus. Pulcherrima consectaria ex istis educi possunt, ad historia Naturalis scientiam mirè conducentia. Non folum enim quæ sana, sed quæ pharmacentica que vulneraria denique docet methodus ista. Ad separationem intereà in mistis deveniendum est, nisi ubi tota herba ad totum compositum confert; cui ministerio proprium in naturalibus ignem, quemadmodum in scibilibus rationem dicavit Natura, quam ultra media non ferri, sæpiùs inculcavimus. Ubi intereà malum, ibi bonum observant, qui naturæ historiam callent:qua ratione licet ea que penu suo subterraneo recondidit, abdidisse videatur Natura sive Providentia rerum communis, ex illis tamen per separationem remedia potentissima elici posse, posterius istud sæculum expertum est. Quæ deterrima igitur existimantur, ex præparatione & applicatione debitâ siunt bona: extra Analogiam fuam autem, & conformationum leges, & optima quæcunque mala redduntur. In hiis igitur sagacem & solertem exposcit Natura discipulum; ut interea fignaturas ex quibus five alimenta, five medicamenta

menta explorata habeas præmittamus. In memoriam edonis præsertim revocandum est, Quodeunque odorem stomacho. O saporem palato gratum obtinet, alimentum effe sa-Adeoque ubi ista conspirant fignatura, nihil periculi subesse, quam igitur alimenti sani normam heic statuimus. Ubi denique ingratus, teter & naufeabundus (quem subticent Medici) vel quidem nullus nos-afficitiodor & fapor, medicamentum ut effe queat, inter alimenta reponi non posse. Signaturas interea, quæ in delecu sive alimentorum, sive medicamentorum in re herbaria sint maxime spectabiles, habe Lector. Ad visum occurrunt primo locus & tempus; & deinde magnitudo vel parvitas. numerus, figura. Ad tadum sese produnt durities, mollities, lavitas, afperitas, acuties, raritas, crassities, tennitas, gravitas, levitas, lentor, friabilitas, &c. Ex odoratu et guffu, (ultimis et propriis istorum indicibus) cunda qua supra adduximus differentiæ, putà crudus, amarus, acer &c. expendende funt; quibus instructus, et illis denique que nuper attulimus conclusionibus, quas ut plurimum à Niedicorum proceribus hausisse profitemur, nihil non experiri juvabit. Quòd interea quædam ex auditu percipiantur, ut in semine cartami et cassia, ex accidenti provenire existimandum est. Primò igitur occurrit locus, qui an sit silvestris et incultus, an verò cultus et domesticus expendi de-Deinde an incolam præ oculis habeas, vel plantam peregrinam. Posteà an in loco aprico, et Soli exposito; an verò in obserro et tenebricoso; an in monte, valle, campo, palude, vel circa fluvium, vel circa fossam crescat; an demum in loco congestitio, et simoso; an verò proventu gandeat libero et spontaneo; an etiam terra sit calida, frigida, bumida vel sicca; an verò fit metallica; mutationem enim aliquam inducunt ista omnia. Deinde an fuerit ex prima intentione seminis, an verò hermaphroditica, vel fortasse degener quidda. In quibus omnibus

omnibus observandum est; que loco libero nascuntur. meliora esse in suo genere, quam que hortis suburbanis putidis nascuntur; calida denique in loco frigidiore esse meliora & vice versa, fexcenta denuò hujufmodi obfervationes advertenda sunt. Sympathia rerum denique & Antipathia (cum doctior evaleris) expendi debet : Lnpini enim vicinia vitem juvat, Raphani hermoda Etylos: Epi. thymum ex Thymo laudant Medici, ex Ocymo improbant. Icem regio & temperatura aliquid semper peculiare sibi vendicat;ideò opium Thebaicum, manna Calabriensis &c. optima suo genere existimantur. Deinde ad ipsam plantam propiùs accedens, exmagnitudine vel parvitate foliorum &c numero, colore, & figurà indicia desumes, inter que, cum post figurani externam color sit signatura fallacissima, (ubi de vi interna & operatione agitur) ad certiora indicia deveniendum est. Per tallum igitur proxime tanquam tutishmum experiendi medium, explorandum est, an fit molle, lave, afferum, &c folium, fructus, radix, erc. Aliquid enim peculiare idone signanter ista omnia denotant. Ultimo deniq: ad odorem & Saporem (lenfus hoc in ferutinio summe Analogos accedendum est;ut tandem ope conclusionum suprà allatarum, quas à Medicis ut plurimum haufisse profitemur, (quod enim nostrum non est isto in libro ubique agnoscimus) in judicium veniatur. Hoc igitur in argumento non folum anctores Botanici, fed & res ipfa consulendæ sunt; quod certè adeò molestum esse non debet, ut nulla vel utilior, vel jucundior detur in naturalibus scientia. Flores denique & folia colligi docent Pharmacopui, antequam definant; fractus ubi maturuerint; femina cum ficcari incipiunt; succes berbarum & foliorum, germinantibus adhuc cauliculis; lachrymas vere novo; ftipites & caules, ubi persecte suerint. De radicibus deniq; diversum quid observant; quædam enim singulis anni constitutionibus, ut Glycyrrbiza:

Te

r-

80

n-

i.

t.

1.

is

cyrrbiza: quædam cum flores fuos exuunt, ut Emila Campana : quadam antequam vis in cateras partes abeat, ut Polypodium, Iris: omnia denique colo fereno colligenda esse. De duratione istorum porrò observant, que tenuium funt partium, vel quæ humiditate luxuriantur, minus durare; quæ crassa et solida melius, quæ amara optime; proinde videndum an signaturas odoris & Saporis valide retinuerint,an verò exoleverint. Quadam enim vetuftate fiunt meliora ob acrimoniam expiratam, ut Euphorbium ; quedam medià etate, ut dulcia, salsa, et insipida; quia dulcia G salfa amarescunt tandem et insipida exanimantur. Hoc interim perfuasum habeat Lector, Naturam susin Methodo et facilem esse et imprimis constantem; nullibi enim à seipsa recedit. At si ex nova aliqua signaturà te monitum habeat, diversum aliquid subesse cogita, quod experiri juvabit; modò que suprà adduximus, in animo ubique habeas. Sed hoc etiam in argumento auctores confulendi sunt, quos accuratos et doctos admodum compenies. Sapori interea inter omnes Sensus, longe minima obti. git affivitatis fibara. Amarorem tamen Abfynthii è longinquo percipi objiciunt; Quibus responden potest, odorem absynthii crassum ab humiditate oris resolutum, in line guam decidere et deinde gustari; sed in istis liberum per me sit judicium Porro facillime in morbis Aqua salivalis (quam, medin gustus statuimus)corrăpi et infici potest;ideò febricitantibus nihil non amarum: cujus ratio reddi potest ex ea ipsa quam nuper adduximus conclusione, dulcia scilicet & salsa ex quibus alimenta nostra, facillime in amarorem verti. Purum igitur nisi adsit medin, et reliquæ quas in principio libri adduximus conditiones, neq; gustare dabitur. Nunquam satis intereamirari subit quasdam Scholas calidu & frigidu, quasdam buntidu & siecum,odorum principia statuisse, in re omninò impossibili et contraria et absurda prædicantes. Sed T 2

Sed nos suum solenne et particulare principium et odori & sapori vendicamus. Calidum enim & frigidum, bumidum & siccum confundas usque licet, nihil prætereà quàm illas ipsissimas qualitates secundum magis & minus elicies. Utcunque igitur in elementorum gremio involuta delitescant, odorum, saporum, colorum principia; neque à calido, neque à frigido, neque ab bumido, neque à sicco, ortum ducunt. Atq; ita ad Tactum, quo inter cætera animantia homo polle-

re creditur, accedimus.

Objectum facultatis illius, ex cujus conformatione Tadus oritur, à Scholis varium statuitur. Ut enim calidum, frigidum, bumidum & ficcum qualitates famosas taceam; grave et leve, lentum et friabile, &c. objecta tallus (quatenus Tallus) etiam dum mordicus tenent Scholz: quo pacto demiramur quidem & colorem, & saporem, & odorem, et ipsum tandem fonum exclusisse. Nos enim et tangunt ista, et sub latitu= dine Facultatis illius quæ sentit sive tangit, cadut. Heic igitur non à sensoriis, sed à rerum differentiis Sensuum (qui unica demonstrationum media) numeru astimamus. Quo pacto objectum omne inter duo opposita situm, aliquod principium individuationis obtinebit, respondens Facultati sue Analogæ in quæstione quid est, prout ejus gradus in quæstione quale quantum. Ut interim de finitiones Objectorum quæ tactui vendicant, ex Scholarum sententia aggrediamur: Durum id vocant, cui caro nostra cedit, molle quod cedit nostræ carni; leve quod habet superficiem æqualem, asperum quod inæqualem; acutum quod unico puncto terebrare potest, obtufum quod nullo; rarum quod multis meatibus est pervium, densum quod perexiguis, vel nullis; leve comes raritatis, id est quod surium ferri est aptum, grave densitatis comes quod deorsum; craffum quod ægre lævigatur, seu in tenues partes minuitur, tenue quod facile; lentum quod vix trahenti cedit, cujus extremus gradus in glutinosum definit, friabile quod

quod facillime in pollinem teritur; viscidum id est quod manibus hæret, liquidum quod facillime abstergitur; consissens quod intra se coactum est, lubricum quod facillime abscedit. Ista igitur differentia, facultates diversas obtinent, modò intelligas semper inter ea quæ vulgo contraria, unum quiddam intercedere, cujus extrema non nisi gradu distant. Ideò inter grave & leve, objectum medium est pondus, cui respondet in nobis facultas ponderans, gravis & levis gradus in quæstione quali, & quanto æstimans; atque ita de reliquis differentiis, quas utrinque sua circunstipant opposita, existimandum est; quod nisi ubique advertas, neque quæ heic docentur, capies unquam. Organum externum conformationis, est Epidermis, sive ipsa cutis extremitas, quæ si temperata sit, & reliquæ conditiones adsint, quas in principio libri attulimus, verus datur sensus. autem nerveæ substantiæ cuticula ista.; Circa Nervos autem observant Anatomes periti, molliores esse qui sensationi, quam qui motui inserviunt; maxime denique corum extremitates esse sensu præditas. Licèt igitur sensibus reliquis sui certi & determinati actionum delatores dentur, fenfus ifte ubique sese immiscens omnia permeat, qui cum plus voluptatis quam reliqui sensus percipere videatur, & plus doloris pati æquum fuit. Ex taltu enim totius corporis & crassi sensus familitium abiolvi, ipse tattus satis docet. Si interea nervus effet carnis exors, implacida & dolorofa foret tactio, non quod caro sentiat, sed quod sit medium fragens conditionem corruptricem objecti externi. C utis interea ea de caussa medium obtinet temperamentum inter calidum cordis & jecinoris, & frigidum cerebri & renum, ut per illam Facultas quæ rerum gradus expendit, de contrarietatibus judicaret. Hinc fit etiam quod reliquos sensus externos necessarie permeet Facultas ista per organa lua, retis seu involucri cujusdam instar, distributa: quam ideo

ideò à carne retundi observant docti, ut in temperiem veniat : nuda quippe nervorum pulsatio ita nos afficeret, ut homo perpetuo lui ipsius sensu torqueretur. Tota interea actionum efficacia à spiritibus, qui animales vocantur, absolvitur, quorum mira virtus vel hoc argumento suaderi potest, quod molemcapitis sustineant; cujus gravissimum onus in capite plexis comperies. De causis voluptatis & do= loris ubi de sensibus internis fuit sermo. Plura interim hac de re postulantes, ad Auctores relegamus, quos satis accuratos videre licet. Divisiones tamen suprà allatæ imprimis consulenda sunt: ut quantum unicuique agenti (sive externos five internos spectes sensus) deferri possit, exploratum habeas. Quastiones interea nobiles, An planta ex fibris (quæ nervos æmulantur) sentiant, rixarum candidatis relinguimus. Nos quidem in his omnibus intra Analogiam propriam nosmetipsos recipimus, ultra quam nullus mortalium sapit. Satis habemus, si hoc in libro Notitia Communes fanciantur, & tanquam Providentia Divivina Universalis instrumenta, proxima habeantur, ut tandemin id redeat omnis disputatio, Ex qua facultate probas. Miserè enim nobiscum actum esset, si ad percipiendos colores, sonos, &c. caducos, momentaneos, &c. subessent mes dia nulla autem ad veritates illas internas, eternas necef-Sarias fine errore superesset via. Hocigiturex Providentia Divina Universali persuasum habeat Lector, modò recta incedat, omnia gradatim explicari. Viam interea si deserat, per anfractus & devia expatians, ad Notitias Communes quæ solæ erreres castigare possint, regrediendum esse. Queadmodum enim si conditiones adfint , Senfus Externi certissimi deprehenduntur: conditionibus vero deficientibus, & ipla deficit veritas (quorlum enim absque lumine distantia debita, mora, &c. oculns?) Quemadmodum etiam universis conditionibus positis, libertas tamen interna supereft.

est unde occludere oculos, obturare aures possis: ita certe de Notitiis Communibus existimandum est. Nihil enim in foro interiori non potest Arbitrii libertas, in hoc ipso tantummodò non libera, ut Beat it ndinem suam aternam non inssectetur per omnia, ineptè licèt, aliquando etiam & frustra

Atque ita ad Discursum illum (inter omnes Facultates erroribus maxime obnoxium) accedimus; Circa quem ad vertendum est, sub Sensibus Internis quodammodo adum. brari, quacunque ad Discursum spectant. Sed quia Sensus Interni ex divisione nostra circa Analogiam internam (bonum scilicet & malum Oc) quemadmodum Externi circa Analogiam illam externam propriè versantur, id munus Discursui obtigit, ut que circa utramque Analogiam sciri possint, in suam insimam latitudinem ope Notitiarum Communium deduceret. Quo pacto Discursui proprium est, ut per species, sive ab Externis, sive ab Internis Facultatibus susceptas operetur, lente & gradatim Analogiam rerum inter se potissimum expendens. Est igitur Discursus per se tum Facultatum tardiffima, tum suo ordine postrema, quantumvis demumin Sensus Internos definat; Ideoq; ubi reliquæ Facultates in testimonium adduci possunt, adeò non proficit, ut maximorum errorum sit causa, quod quia non advertit Schola, passim imponit. Proinde ubi Notitia Comunis subest. vel denig; Interni Sensus five Externi de rebus enunciant, supervacanea est Facultas ista. Omnia tamen ex Discursu suo enucleare Scholis solene est; unde turpiùs, quam si cibum in aures ingererent, peccare solent. Quomodo interea ex prioritate, independentia, universalitate, certitudine, necessitate, & modo conformationis, Facultas ista ab Instinctu Naturali five Notitia Communi distinguatur, suprà sub titulo Instin-Etus Naturalis docuimus: Cujus doctrina etiam sancienda est, adeo ut tum circa religiosum Dei cultum, tum circa Philosophia omnem, & fingulatim circa virtutes Prudentia, Juflitiam, Fortindinem, & Temperantiam, necnon circa vitam civilem, ac rem oconomicam, eaq; omnia brevi que ad theoriam vel praxin spectant, Axiomata quedam sive Principia statuenda sint, antequam ad vagum Discursam transcatur: Cujus definitionem ita aggredimur.

Discursus nostris sunt sensus exconformitations objectorum, voel (ut clarius loquar)specierum objectorum cum facul; tatibus illis in omni homine sano & integroexistentibus oriundi, qua (cum objecta particularia intus suscepta sucritu) medio facultatum quarundam Zeteticarum sive Eureticarum, & Notitiarum Communium circa rerum existetias, quidditates, qualitates, quantitates, relationes, locum & tempus, tum etiam circa earum causas, media & sines, & (ut brevi dicam) Naturam sive communem sive propriam, modò per compositionem, modo per divisionem, eo sine pracipuè ut Analogia rerum inter se explorata habeatur, quarto loco & maximè conditionaliter versantur.

Ira licentia Discursus. Cætera animantia, si non necessarias, attamen immediatas & æquales ubiq; produnt actiones. Solus Homo ex quadam discurrente, &
(cujus vicem doleas) satis frequenter titubante agitatus facultate, dum aliquando propriis, aliquando etiam alienis
sese mancipat opinionibus, neque satis liber & ingenuus,
(ut plurimum) neque satis servus, dictoq; audiens deprehenditur. Inde tot erroribus complicatas veritates habuit prius, & in præsentiarum habet posterius istud sæculum. Cæspitat enim Discursus palans, & sæpitas posternitur,
& dum subsidiú ex involutis veritatibus vix inter se cohærentibus captat, totam serè placitoru suorum insælicem &
inossiciosa evertit struem. Proinde jure suo natalitio soli
Legi Naturæ obstrictus Homo, sub alia instituitur, ex alia regitur, adeoq; dum hic Naturali, illic Religioso, mox etia Ciedli
decreto

decreto paret, deinde etiam arbitrario, & nonnunquam etiam iniquo collum præbet jugo (quantumvis elatus prodire, & vultuosus satis videatur)vix tamen spiritum ducit; sed modò huic, modò illi sese illidens arz, rejicitur, incertam subindè, nedum insidam premens semitam. Tantum abest intereà ut constantem ullibi fere servet tenorem, ut (pessimo consilio) seipsum, immò & totam rerum fabricam ex Verisimilibus suis temerare, & quodammodò perdere videatur. Neg;tamen heic sistit Discursus, etiam Auctorem suum invadit;maxima igitur ex discursu peccata. Neque enim quæ à molis corporeæ propensionibus tam peccata, quam pondera & inclinationes dixerim, quorum idcircò ex catharticis suis affatim specifica propinabunt remedia Medicorum Coryphai. Quod igitur negat, renegat, blafbhemat, quod etiam fingit, supponit, imponit, est Discursus; neq; ipsum sensum compatiens. Hinc fit, ut invito Sensu interno, se liberos esse,inficias eant quidam inficeti. Hinc etiam se nibil boni cogitare posse (neque hoc etiam) nonnullus prædicat. Hinc denique (ut paucis dicam) omnium Notitiarum Comunium seriem, totum Sensum Internum & Externum etiam rite conformatum convellere & improbare pro viribus suis audet Discursus praceps; Inde tot contradictiones, absurditates, deliria. Sed nos qui cun carum Faculeatum bumana. rum terminos & metas primi (quod scimus) posuimus, nullam Facultatem impune in alienam ditionem irrumpere observamus. Ideò Instinctus Naturales, sive Notitia Comunes à seipsis unice fidem obtinent, & supra rationem (id est difcursum) credi postulant. Idem de Facultatibus reliquis existimandum est, quæ imprimis ab Inferioribus Facultatibus informari dedignantur. Ideò Sensu Interno circa objectum suum potius quam Sensui Externo, et Sensui Externo denique potius quam Discursui credendum. Discursum igitur ultimo reponimus loco; illum tamen ex toto labefactare in animo

Histour Hill

animo non eft, cim Natura nihil dederit frustra; imò quod. magis est, Discursum istum tanquam insignem hominis differentia, nobisimpertierit. Sua igitur veritas inest discursui sed ita tenuis & serè umbratilis, ut quæ verè solida & ex cosensu universali fancita, ad Instinctam Naturalem tanquam postliminio revocentur. Proindè eandem latitudinem discurfui ad errorem obtigisse, quæ libero arbitrio ad malum, cogita Lector. Non fine lumma cautelà igitur Discursu utendum; præsertim verò in iis, quæ cum Facultatibus discurrentibus minimè cognata fuerint, impropriè & summo periculo decernuntur; circa ea tamen quæ rectiorem non patiuntur normam, discurrendum est. Neque enim aliter Communia illa Principia in suam insimam latitudinem deduci, vel apte inter se connecti queunt. Per Discur sum demum in objectis verborum verum à falso separatur, & Notitiæ illæ Communes proponuntur, quibus Facultates barmonice respondent, Proprium deniq; est discursus, ut Analogiam rerum inter se exagitet. In hiis tamen omnibus advertendum, fine ope Notitiarum Communium fese mutud explicantium Discursum adeò non proficere, ut plane ineptiat. In quæ igitur Discous sus integrum habet, neque est Analogia externa, vel interna, vel Communium Notitiarum feries, sed Analogia rerum inter se; quam ope Notitiarum Communium componit & conformat. Proinde Analogiam illam quæ inter nos & primam cansam, vel inter nos & objetta quæcuq; propriè & per se no penetrat. Ambulet igitur intra terminos, dubia & verisimilia propria, & sua per me todella crura sibi rursus habeat Peripatus: propriis tamen ex conditionibus recte conformatur; sed cum cunctas facultates (debitè coformatas) prævias postulet, tota serè est obnoxia & conditionalis Facultas ista. Cum autem Notitia Comunes (in iis quæ sunt discursus )cumprimis suspiciantur; illas autem adhuc nemo (quod sciam ) in ordinem redege= rits

Discoury Simps

rit; donec magnum illud absolvatur opus, satis fuerit monuisse, Discursum, Notitias Communes rite in suam infimam latitudinem deducere, si facit ut hæc Communis Notitia cum illa, vel(ut paucis dicam)cum ulla veritare minime pugnet: ista igitur Discursus summa norma esto, &conditio. Mirè interea ista inter se respondent: In foro autem Discursus præsidet(ex Scholarum tententia) Phantafia (aliquibus eade cum Sensu Communi, cui in subsidium tribuunt Facultatem componentem, dividentem, cogitantem, aftimantem, Grc. Quidam Auctores tamé ista inter le confundunt; alii plures, vel pauciores juxta libitum statuunt; sed nos ex fensu Interno & methodo supra allata quæ quid Anima, quid Corpus, quid Objecta deniq; per se pollint, explicat) ista excuti potius quam fu and ex Auctoribus, quorum sententias hoc in argumento neque titivillitio empfitem, consulimus. De Facultaribus autem quæ component & dividunt, observatu dignissimu est, Hanc circa rerum Naturam communem, Illam circa particularem verfari inter quas intercedit media illa Facultas, que objectum secundum statum suum naturalem expendit, principio individuationis in primis Analoga, quam Scholasnon advertiffe equidem miramur. Hoc enim in statu arcanum principii individuationis adeò à Scholis exagitatum, delitescit; ex quibus componens & dividens proprie ad Discursum, ista verò (principio individuationis Analoga) ad Instinctum Naturalem spectat; reliquis idcirco & ordine Natura, & ratione conditionum prior. Componens autem facultas rece conformatur, si idem à simili distinguitur; dividens, si res in suas insimas differentias resolvantur; quas cogitativa, astimativa, judicativa, electiva sequuntur, quarum unaquæque recte conformatur, si prior recte conformatur; Quo modo nisi omnes Facultates præcedentes recte conformentur, neque recte conformabitur electiva, in quamcunque cedat partem. Quam conditionalis igitur & quidem ardua fit Ve-

ritas, satis constat; cujus methodum tamen pulcherrimam ex nostris vides Lector. Qui plura interea de Facultatibus suprà enumeraris desiderat, Scholas consulat: Modò Phatasiam tanquam larvam, potius quam Facultatem ex earum descriptione pessimè adumbrari, advertat. Ne interea Facultati memorativa, quæ cunctis Facultatibus inservit, essemus ingrati, pauca (antequam ad Zetetica fiat transitus) more nostro subjungemus. Omnibus famulatur Memoria, in cujus foro (tanquam in communi aliquo promptuario)deponuntur species, notitie, conclusiones à facultatibus exceptæ, cui præest Reminiscentia, hæc proma, illa conda rerum. Nihil autem in Discursu fine Memoria perficitur. Quamvis enim in objecto unus existat terminus, alter (ille scilicet qui conformatur) è Memoria desumitur : Ideò si boc dulce eundem sensum inducat, quem olim illud, eandem obtinebit denominationem. Maxime igitur interest, ut Memoria sit constans, integra, stabilis. Qua interimoptime in Memorià imprimuntur & lervantur, ista funt, quæ delectant, quæ terrent, quæ magna, quæ nova, quæ sepiùs repetita, quibus applicatio major facta suerit, quibus circustantia aptæ, quibus cognata & affinia multa. Que omnia mysteriorum plena, modo sensum crassum & corporeum à sereno & beato discrimines; quâ ex divisione & quod hæc agat, illa patiatur, reminiscens à memorativa Facultate distinguitur. Proindè in Memorativà Facultate species consenescere & aboleri posse observamus, quas tamen Facultas reminiscens revocare, etiam ex objecto cognato valet; quarum actiones diversas ex Sensu Interno astimare, opera pretium ducimus. Qua ratione interea Memoria est actus conformationis Facultatis memorativa cum objecto aliquo crasso & corporeo. morte tolli posse videtur; sunt enim caduca objecta hujusmodi, & interitui obnoxia. Quæ tamen ab ipså Anima sive Mente imprimuntur notitiz, in zternum manere videntur,

prost on

ut

ut ipsa etiam Reminiscens Facultas, quam ex objectis cognatis (tanquam notis rerum assiduis) et antiquatas eli- min cientem conformitates, et fugitivas reprehendentem observare licet. Quodeunque igitur benè & rece (hisce nimirum legibus) in ipso Memoria foro conformatum, habitudinem adsequi non perituram arbitramur: Sunt enim Veritates aterna. Ut pereant interim Organa, quibus læfis, certum est ipsam Memoriam lædi, quæ ab ipsa mente demandantur Notitia, excitari ut non possint, perdi non posse existimandum est. Et proinde hisce instructam superesse in æternum Mentem nostram, dotem insuper è terra in cœs lum (modò meminisse juvet) objectorum crassorum & corporeorum conformationem, reportaturam. Quòd interea aliquorum hac in vita non adeò facilè recordemur, in causa est, quòd illud in quo ultimo versabatur Intellectus, nihil commune habuit cum illo, de quo tum erat quaftio. Intelle-Etus autem novas inter se conformans conformitates, aliquid usque in se habet continui. Quod denique memoria sit perfedior in iis quæ vidit, audivit, & tetigit homo, quam in iis quæ gustavit & olfecit, pulchra è corporeà Naturà adduci potest ratio, quamè prioribus eruendam relinquimus. Ista auté breviter de Facultatibus quas Discursui védicamus, dica sunto; cujus summa ars qua Logica vocant e fine tradita est ut Notitias illas Comunes, contra quæ disputare nefas, è verboru involucris extricet; Quæ nisi sanciantur, neg; de veritate illa consummata constabit unquam. Quemadmodum enim Tyronem, qui ex subitario milite (absq; Tribunis vel 20 Antefignanis fuis ) exercitum in præliu educeret, victoriam traditurum potius quam occupaturum existimaverit rei 1/1 me militaris peritus Imperator, ita omninò ex tumultuariis et congestitiis opinionibus (citra principiorum dele-Etum) conflatum syntagma potius errores (aliquando exitiales) creaturum, quam veritatem afferturum, nullus nisi iniquus

iniquus dubitaverit Author. Quanti quanti refert igitur, ut Notitia Communes (fine quibus nulla probatio certa vel documentum dari potest)in aciem componantur. Hoc igitur Facultatum nostrarum Zeteticarum munus esto, ut earum ope tandem in Objecta sua Analoga jus integrum habeat Discursus. Neque igitur Discursum vel extenuare volumus, vel explodere, nisi ubi ultra cancellos proprios elatus, ipsum Instinctum Naturalem, Sensum Internum, vel Externum aggreditur. Si enim in Analogia propria satis angustam volunt scientiam nostram Schole, extra illam sane erit nulla. Sobriè sapiat igitur Discarsus, atque intra provinciam Universis interea Facultatibus opus habet Veritas, præsertim ubi cognitio rei integra proponitur. Discursu paulò acriùs perstrinximus, in causa est, Quia nullus nisi à discursu solennis error; quod ex innumeris illis absurditatibus, quæ substructionibus Notitiarn Comunin innituntur, satis constat. Veritate enim non solum Veritatis, sed ipsius etia Erroris basin esse quodammodo, supra observavimus. Quòd igitur sibi in erroribuscomplaceant, à Veritate aliquâ implicità & habuit omne, & modo habet infælix fæculum. Hancigitur (est enim Notitia Communis ) eruere, & fibi vendicare etiam importunè suadebimus. Ne interim exempla desideres, vide tot errores, Gracos, Barbaros, nostros, nulla sine aliqua veritate involutà labes: etiam in turpissimo errore quædam Communis Notitia subest : moleste feres reliqua. Transimus igitur ad Zetetica nostra, ex quibus & Facultatibus propriis ista erues.

Discursum esse infinitum vulgo creditur, & nullum dari dubiorum terminum, sed salso. Quemadmodum enim Sensum Externorum & Internorum, ita quoque Discursus, sive quastionum quas circa res quascunque movere possumus, certus quidam & definitus datur numerus, ultra quas neque dubitari potest. Diverse autem ad Analogiam suam termi-

and left

nan-

nantur Questiones iftæ; ided Facultas quæ quærit an res sit, non est eadem cum illa quæ quærit quid res sit, vel unde, coc. neque denique eadem Facultates in quæstionibus istis ubique respondent, sed illa quæ dicit rem esse in quæstione an fit, ad causam in quæstione unde, hærebit &c. Heic igitur non folum Facultatum Zeteticarum numerum, ordinem & methodum, sed earum Analogiam ad facultates reliquas, & leges denique conformationis cum objectis suis (primi fortasse )posuimus. Hæc erit igitur discurrendi ratio & norma. Quod enim præterea superest, per unicum verbum sive copulam est, (non est enim ad est reduci potest ) absolvitur. Hanc igitur seriem cognitionis rerum apud te statue. Primò (quod ex vocabulariis, vel rebus ipfis comperies) in Analogià tuà iplurimas dari rerum differentias. Secundo omnes hasce differentias novum inducere sensum. Tertiò ex omni novo sensu novam creari speciem. Quibus potsiis, specierum Analogiam quandam inter se observabis, cujus investigationi Facultates quædam in nobis dicantur. Quæ, licet illæ ipfæ fint quibus inscienter, & nullo ordine, sive delectu nemo non utitur, corum tamen Methodum & concinnam dispositionem nullibi gentium videre licuit. rumartem igitur Zetetica nostra vocamus, quam tanquam omnis doctrinæ clavem publici juris facimus; neque enim aliter instructi, five Philosophi, five Theologi, &c. five veteres, sive recentes ad rerum cognitionem accessere, vel quidem accedere possunt. Dum tamen nostram Veritatis investigandi methodum, scilicet (Ex qua facultate probas) nescierunt, & adhuc nesciunt, movere dubia ut in promptu fuerit, eorum solutio per Facultatem suam Analogam huc usque latuit. Artem igitur ex quibus ista omnia enodari possunt, heic pandimus. Neque igitur sdeinceps imponant Scholæ; eadem enim si dentur Facultates, eadem ob-jecta, nisi conditiones (vera scilicet methodus) desint, cur

exnor-

hic illo sapientior evaderet? Desinant igitur ad magna illa nomina confugere, ut patrocinium errorum quærant væcordes. Unicum ignorantiæ asylum, Auctoritas. Tantum abest, ut aliunde quamà te ipso veritatem tuam comparare possis; alia ut lege, neque prosapia, neque honor, neque divitiæ tuæ fuerint. Veritas quæ in aliorum scriptis invenitur, nisi tua, nisi communis utique fuerit, Auctori permittéda est. Quæ igitur tua non sunt, justo domino assere, quo pacto veritatem rerum, sive veritates particulares à veritatibus intellectus, sive veritatibus aternis distingues. Sed Fidem isto modo labefactari inquies. Minimè gentium; res enim ita esse posse, in quibus nullæ dantur contradictiones, ut Communis sit Notitia, ita revera fuisse, à narrantis auctoritate pendet. Sed de hiis satis superque, nisi usque delirare lubeat. Ad te ipsum igitur regredere, ut ad Facultates proprias, universas auctorum sententias reducas, quas utilissime evolvi comperies, quatenus Notitias Commu. nes excitant. Restat, ut ex hac methodo nostra verum à falso in propositione quacunque data separes : alia enim ad verit atem non superest via. Neque igitur vel difficilis videri debet Doctrina nostra, vel molesta, quibus Veritas cara est; præsertim cum Zeteticorum nostrorum ope indo-Eissimus quicunque integra volumina conficere possit, & quidem circa objectum quodcunque. Neque obstat, quod aliqua Barbare sonent, modò per illa ad Facultates proprias detur regressus. Quod interim unice monemus, est, ut pradicamenta vulgaria abjiciat, cui ista cordi sunt; cum nihil in totis Scholis (ausim dicere) magis corruptum, magis erroneum sit, vel quæ tam amplam depravatæ dodrinæ ansam præbuerit. Primò quod universa ut rerum series obtendatur, angusta sint; quo pacto causa rerum, fines, &c. subticentur. Secundo quod nullam rerum divisionem, quæ vel vera fuit vel apta, præmiserint. Tertiò quod

mus with

quod substantize rerum & qualitates (prour vulgo intelligutur)figmenta fint & chimæræ. Nullibi enim per fe ipfas mo existunt, sed modo quodam relativo tantum. Quarto quod Facultates respondentes ad Zetetica nullibi subjecerint, sed omnia ex Discursu quodam putido deducere voluerint, nescientes extra provinciam suam vel fallere vel falli facultatem quamcunque: Hæ autem funt imprimis rationes quibus adducti, predicamenta illa vulgaria, in quibus res adeò insanè & temerè reponuntur, ablegavimus. Quorum loco, Questiones emnes que de objecto quocunque moveri possunt (dico omnes; nihil enim præterea vel cogitare potes) omnes denique Facultates que in Quaftionibus istis apposite respondent, substituimus. Sint igitut humanæ scientiæ termini & meræ, quæ hîc designavimus; quod etiam in teiplo experiere Lector. Circa objectum igitur quodcunque five rei, five verbi, five figni, five fimplex five composition, sive propositio vera fir, five falfa, five fit sive rengin communis, five particularis, five objectum fensus interni, externi, vel discursus, & (ut paucis dicam) circa differentiam quameunque, Quaftiones quamoveri postunt ( & ultra quas neque dubitari datur) funt sequentes, quas primo simplices, postea etiam complicatas exhibebimus. Simplices autem (quorum synonyma passim, prout opus fuerit, adnotavimus) sunt primo, an sit, secundo, quid sit, deinde quale sit, porrò quantum sit, demum ad quid sit, insuper quomodò sit, posteà quando sit, ulterius ubi sit, denud unde sit, ultimo cujus gratia sit, ex quorum prædicatis, jux-ta Facultates respondentes, illa prædicamentorum series conficienda est. Neque ramen heic sistendum est, sed ad complicatas illas Quaftiones (ex quibus cum Quaftionum, tum Facultatum respondentium numerus integre absolvis tur) deveniendum eft; exempli gratia, an quid sit, an quale fit, &c. tum quid quale, quid quantum fit, tandem quale quid,

-lis, sive of

unde tale cujus gratia, tale eo modo fit, atque ita alternatim uique ad tertiam, quartam, & iplam decimam, conjugationem, quibus utinam nomina adaptarent Schola, cumin illis (velint, polint) universa Facultatum Humanarum latitudo sita fit. Sed quoniam neque Graca, neque Latina extant vocabula, qua energiam Quaftionum nostrarum satis exprimunt, haut illa quidem in lingua quavis vulgari reperias; adeò ut priusquam Nomina confingantur, opus sit Quastionum nostrarum vim & efficaciam ex Capitibus sequentibus petere; unde ad decimam usque conjugationem atque ulterius (nbi res postulat)complicentur; modà de Quastione prima nempe An res sit constet. Certead eor i quaida propria jamdudum excogitantur nomina, ut in quæstione quid, rei quidditas, ad quæstionem quale, rei qualitas, ad quæstionem quantum, rei quantitas, an verd in quæstione, an, rei annitas, in quastione ad quid, rei ad-quidditas, &c. (lalva Scholarum gratia) recipi possint, in medio relinquimns; præsertim ubi ad secundam, tertiam, quartam conjugationem &c. ventum est, & de rei quali quidditate, unde talitate &c. agitur, nos ipsi vocabula magis Latina confingi exoptaremus quidem. Sed hoc aliorum esto negotium, mo docomplicationum nostrarum rationem ubiq; observent; cumultra Quastiones istas neg;angi possint; nulla denique præter hanc nostram, unde res omni ex parte exagitari queant, Methodus supersir, si partes neceffarias scientia spectes. Ad illustrationem tamen cognata, similia, diversa, disparata, &c. addi possunt; sed in iftis parum & caute immorandum (fimilitudo enim erroris est fœcunda) maxime cum ad veritate rei sufficiant, que nuper adduximus. Ubi tamen ad forum interius ventu cit, & à veritatibus reru (quatenus fundamentum relationis extranos obtinent) ad internas illas veritates, que ad Conscientiam spectant, provocatur, suborietur questio Conscientia particularis, an ita effe debeat, de qua suo loco; à quæstione, an sit, incipiemus. Facu-

## Facultas que movet questionem, An.

Irca differentiam quamcunque datam, interuniversas Questiones que primo occurrit, hec est. Neque enim tuto in reliquarum quaftionum profundum solvitur, nisi exploratà istà. Ante omnia igitur exagitari debet, an res sit, quo pacto Objettum quodcunque non solum à non ente, ficto, seu falso, sed ab ipso etiam verisimili & possibili distinguendum est. Sapientissime igitur à Quastione istaincipitur, quod utinam adverterent Scholæ in innumeris illis propositionibus quas confinxit sive prius, sive posterius istud fæculum; ut tandem in resolutionem, Ex qua facultate probant, devenirent. Que respondent autem in quæstione ista, sunt Instinctus Naturalis, Sensus Internus, Sen= sus Externus, & Discursus, legibus istis. Primo ut nullibi invertas ordinem, sed ut unicuiq ; Facultati suam permittas provinciam; neque enim quæ sunt Instinctus Naturalis, ex Sensu Interno, Externo, vel Discursu, aut vicibus versis probari possunt. Secundo quando in Objectum Facultatibus complicatis agitur, ut advertas ubi superiores Facultates in testimonium adduci possunt, non esse opus inferioribus, quo pacto Notitia Communis cum Sensu Interno complicata, etiam invitis facultatibus reliquis obtinebit fidem. Idem de Sensu Interno in relatione sua ad Discursum, existimandu est;modò Analogiam ubique serves; extra illam enim nulla sapit facultas. Tertio ut Discursui per se in quastione ista vel parum, vel nihil ubique tribuas, nisi quatenus è verborum involucris Notitias Communes extricat; quâ ratione Discursu, verà scilicet Logicà, maxime utendum est. Quarto advertendum est ubique resita esse, ut ex Facultatibus istis probare possis, res ita esse non posse, vel potuisse, X 2

nisi summa aliqua detur contradictio, nullo Facultatum indicio constare. Est igitur in Analogia sua veritas affirma'i. va tantum, & quædam afferere, nihil negare, nisi ubi quod dicitur cum notitià aliqua communi ex diametro pugnat, à seipsa potest. Quibus instructus, veritatem à verisimili five præterito, à possibili five futuro, & à falso denique op= time distingues. Ultimo advertendum est Facultates respondentes plurimis de rebus decernere in quaftione ifta, circa que ulterior non datur progressus, saltem ad adaquatam cognitionem; quod ubique observasse permagni momenti esse arbitramur, cum occurritur illis qui res omnino esse pernegant, quia quid, quale, quantum &c. sit objectum, ultra facultatu Analogia situm sit. Variè enim & inæqualiter Facultates ad objecta & vice versa terminari observamus; qua ratione Facultates quæ in duabus, tribus, vel pluribus harum questionum respondebunt, in reliquis silere possunt. Quod limine doctrina nostra adnotare placuit, ne sese temerè efferri patiatur Lector, & uti se nihil non sciscitari, ita nihil non scire posse cogitet. Exemplo utar, obscuritate aliquando Solem obduci, vel Ectlipsin fieri, Notitia! Communis, & ipse quidem Sesus docet in quastione an sit, & ad quid sit. Apprime igitur respondent heic Facultatesnostræ:cum verò ad quæstiones reliquas ventum est, puta quid, quale, quantum, unde, enjus gratia &c. Ecelipsis sit, imperfede in aliquibus, in reliquis non omnino respondent. Utilissime tamen quæ de re quacunque moveri possunt Quastiones, in promptu adsunt, ut non solum scientie, sed ipsi etiam ignorantia meta ponantur & termini; neque enim ultra Quastiones nostras vel scire, vel quidem nescire datur. Hiisce instructus, ad syzygias sive complicationes venies, quarum primæ funt an-an, an-quid, an-quale, an-quantum, an-adquid, an-quomodo, an ubi, an-quando, an-unde, an-cujus gratia, denturin objecto proposito. Portò complicationibus hisce Ea.

Facultates quæ respondent, in sequentibus habebis Lector, quas junta quæstiones complicari ubique advertes. Eadem Methodus denique in secundà, tertià, quartà &c usque ad decimam complicationem observanda est, quod exiis quæ subjiciuntur, facilè intelliges Lector. nugator ! mugi ven que

Facultas que movet questionem Quid.

UÆSTIONEM summè difficilem ante oculos habere cogita, Quidres sint; & Elementum, & planta, & brutum, & homo, multa sunt. Nihil hoc in mundo non congestitium: lese mutud subintrant res, & nullibi sincerum illud deprehenditur, quod sit ex toto compositionis expers. Quid igitur res aliqua sit, nisi plurima respicias, dici nequit. Proinde ultima in resolutione sua essedebet ista quastio, utpote cui reliquæ famulentur; à divisione rerum ordiemur. Est igitur Res omnis vel naturalis, vel artificialis, vel mixta. Divisionem istam in prædicamentis suis subticuere Schola; indemira illa rerum fagmata. Hoc igitur ex Facultatibus que in questione unde respondent, explorato, ad Facultates que in questione quid, & ad quid respodent, deveniendum est : quo modo duplicem Naturam in . objecto quocunque comperies, communem & particularem. Duplex igitur datur objecti quidditas; à comuni incipiemus, ut tandem in quidditatem individualem rei naturam perstringentem deveniamus. Quo in argumento præmitten. dum est, guæstionem istam in seipsa arduam, in naturalibus esse difficillimam cum Facultates nostræ ad Analogiam propriam terminatæ, quidditates rerum intimas non penetrent : ideo quid res naturalis in seipsa sit, tali in Analogia ad nos ut sit constituta, perfecte sciri non potest. In artificialibus tamen aliter fit; quia sunt ex mete nostra: proinde X 3

opera Natura (etiam in nobis edita) ut nos lateant, (nemo enim rationem generationis, nutritionis, augmentationis &c exploravit unquam) quod in artificialibus subest, exiisdem Facultatibus artis periti intelligere possunt: ideo sutor crepidam. Sed quia etiam cum objecto naturali quæstionem istam quadantenus conformari posse, par sit credere, à Differentiis tanquam notis & fignaturis quidditatum optimis incipiendum consulo. Differentias autem vocamus illas quascunque signaturas ex quibus objecta ita determinantur & constant, ut per illas à reliquis quibuscunque distingui possint, sive rationes illas, per quas he res non funt Qua in definitione duo advertenda. Primò Objecta non cognosci quidditative, nisi cognitis differentiis. Secundò differentias non cognosci quidditative, nisi cognitis ex. tremis, ut à principio modeste quorum extrema nullo indicio constant, quidditative cognosci non posse, pro confesso habeatur. In omni igitur differentià, Extremitates (quâcunq; ex parte dentur) expendi debent, ut regressu ad partes integrantes facto rem absolvamus. Quo pacto, sive objedum Instinctui Naturali, Sensui Interno, Externo, vel Discursui competat, ca invenire oportet, quæ rem constituunt. Quibus instructus, in unitate objecti cujuscunque (puncto excepto) aliquid super-additum simplicissimo principio comperies; cujus Naturam seorsim sive per se, vel confertim sive quasi simul juxta facultates respondentes indagare licet: cujus opus istà lege satis molestum, usus & assidua exercitatio in plurimis jam dudum facile efficit. Proinde in chiesti qui scun qua secondario de della conference se conference de della conference de in objetti cujuscunque speculatione duplicem illam Na-turam comperies, (de qua suprà) communem & particularem. Communis autem consideratur, vel in habitudine quam objedum erga seipsum, vel erga alia obtinet, quarum prior rei quidditatem, altera ad-quidditatem denotat. Quodeunque igitur in omni objecto uno eodemque modo afficit facultates nostras

nostras, ad differentia latitudinem spectat, sed eam que in objecto cernitur, cujus terminos ideirco undequaque ex= plorare oportet. Quodeunque denique in hoc objecto eodem modo afficit facultates nostras, quo illud olim, ad rei ad-quidditatem, quatenus eadem cum illo Analogia sitaeft, reduci debet. Heic igitur terminos inter se committit Intellectus noster, & quod uno eodemque modo afficit facultates nostras, idem quoad nos esse ubique prædicat. communibus interea communes, ex propriis propriæ rerum Natura indagantur: quo pacto ex communibus rerum convenientia, ex propriis rerum disconvenientia investigandæ sunt. Quod paucis (quodcunque detur objectum) tanquam scientia arcanum proponimus. Neque enim uspiam fine signaturis novis novi effectus produntur, ex quibus idcirco rerum quidditates intimæ eruendæ funt. Hisce positis, triplex enunciandi genus insurgit, quidditativum, Analogicum, & mixtum. Quidditative enunciari potest quando constituentes termini objectorum ita disponuntur, ut conditionibus datis, & iplæ dentur objectorum conformitates. Analogice enunciatur, quando termini constituentes (licet ex communi sententia agniti) ob defectum conditionum ita nos latent, ut nihil nisi ex remotis similitudinibns conjectare possimus. Neque enim impersectiones nostras in Facultates quæ nihil non percipere possunt (modo con ditiones adsint, ) sed in iplos Conditionum defectus rejicimus. Exemplum apponemus, ne te turbentista; quo modo prima causa agat, qualis sit mensura æternitatis, nisi ex actionibus nostris, tempore nostro, (idque satis inepte) zstimare non possumus; quod enim prima causa agat, quod quædam detur aternitas, Communes funt Notitia. Mixtè enunciatur, quando quædam ex ipsis rerum terminis ritè conformatis, quædam ex conjectura defumuntur. admodum si de tota figura, lumine &c. astri, cujus ulterior.

pars nos latet, audacter pronunciaremus; aliqui enim ter-mini nos latent; quemadmodum etiam si de primo motore scientifice loqueremur, quia quædam de Motu satis con-stant. Est autem omnium latissimum istud enunciandi ges nus, quia Discursus ubique se immiscet, super uniuscujusque veritatis basin errores sexcentos ut plurimum accu-Inde tot inconsuta figmenta, deliria, de quibus, ubi de errorum causis. Quemadmodum interea numerum veritatum rerum per differentias, ita differentiarum per terminos explicavimus. Ultimo igitur in suos terminos Differentia resolvuntur, quas nisi omni ex parte complectaris, defectiva erit scientia. Sive igitur objectum rei, sive verbi, five figni, five fimplex, five complexum detur, totum ex terminorum investigatione absolvitur negotium. Quo modo latentes explorandi, difficiles explicandi, dubii distinguendi, quibus veritas cara est, ut tandem etiam in Facultates respondentes, & leges conformationum deveniatur. Hisce circa Differentiarum essentiam & Naturam ita statutis, in omni objecto naturali qualdam communes, qualdam pros prias, vel quandam saltem propriam comperies. Inter communes autem quædam funt magis, quædam funt minis communes. Quo in scrutinio (Facultatum respondentium medio) à maxime communibus (cujusmodi Ens fuerit) incipiendum, ut per minus communes transituri in differentias ultimas rei quidditatem maxime perstringentes, definatur. Heic autem conspirationem signaturarum (cuicunque Facultati respondeant )ubique advertes, ut ex maxime communibus genera summa, ex minus communibus genera subalterna (quorum etsi egregius detur numerus, de hiis tamen in definitionibus vulgaribus altum filentium) conficias, donec in aliquam speciem, atque ita in individuum, & postremo in illud ipsum quod individuationis principio maxime est Analogum, deventum sit. Ubi advertisse juvat quod

quod differentiarum communium Naturæ super-addit genus, (quemadmodum recte à Scholis dicitur) est conspiratio illa occulta principiorum individuationis intensior in genere no facta, cum plures virtutum radii concurrant, five res in leipsis, sive earum species in memoria servatas intelligas. In objecto autem quocunque maxime communes differentias illas vocamus, que cum sint communes individuo cum specie, & maxime extra illam speciem sunt communes. Qua in gradatione minus communes differentiæ illæ erunt, qua cum fint communes individuo cum focie, extrailla feciem tamen non sunt adeo communes. Ex qua methodo (quemadmodum suprà adnotavimus) genera summa et subalterna conficies, donec in differentias, sive differentiam rei quidditatem maxime perstringentem deveniatur. Hisce ita statutis, generibus sive differentiis communibus nomina adaptanda lunt, ut ex illis (tanquam promptuariis) definitiones rerum desumi possint. Neque onerosum istud videbitur cuiquam, cui veritas in pretio est: neque aliter vel desinitiones rerum vel divisiones corrupta instaurari possunt: neque alia lege demum, vel communes rerum Natura, vel particulares (ex quibus intima Naturærimari licet ) deprehendi possunt. Quod enim novum in omni objecto subest, ex nova aliqua differentia infigniri ( five hominem, five ipsum brutum, &c. spectes) non semel monuimus; ita enim voluit (ne nos incautos opprimerent, quæ in hoc theatrum prodeunt ) Providentia Divina Universalis. Porrò communibus à particularibus isto modo secretis, videndum quæ differentiæ ita rem constituat& integrent,ut illis subla. tis, & aliquid ab ipsius rei essentia dematur. Quædam enim in objecto quocunque naturali deprehendi posle, que non funt ejus partes prorsus necessaria, 'nemini in dubio positum esse credimus. Differentiæ igitur quæ rem constituunt & integrant, in quæstione quid, quemadmodum illæ quæ

accedunt, vel quidem accidunt, in quæstione quale respondent. Quorum omnium scrutinio mire inserviunt quastiones, que omnibus, que pluribus, que aliquibus, que semper, qua aliquando, qua varò, qua solis denique conveniant: Ut tade etiam in quæstionumistarum complicatione deveniatur, scilicet que omnibus semper, que omnibus aliquado, &c.deinde que pluribus semper, que pluribus aliquando, atque ita pari derivatione, donec objecti Natura, (sive differentias comunes, five particulares, five effentiales denique & constitutivas, five accidentales & adventitias spectes) explorata habeatur. Cui methodo five individua, five species, five genera in examen veniant, sive denique Instinctui Naturali, sive Sensui Interno, Externo, vel Discursui fint Analoga, ubiq; infistendum. Ex quibus que omnibus, semper, & solis conveniunt, aliquod genus five speciem denotant: quemadmodum que solis, in: dividuum. Differentias igitur istius census, effentiales & constitutivas vocamus, sive individuum, sive speciem, sive ipla genera spectes. Exemplum subjiciam in Analogia externa, Calor, Figura, Motus lunt differentia effentiales conftitutiva viventis; omne enim vivens aliquem calorem, figuram, motum obtinet; ita cum demum ad speciem ventum tuerit, hic calor, illa figura, iste motus differentia essentiales constitutiva erut hujus, illius, velistius /peciei; adeog; hic vel iste calor, figura, motus individuo propriè competunt. Quo pacto que individuo, que speciei, que denique totis rerum generibus congruunt, excutienda funt per Methodum nostram; ut quæ magis, quæ minus sint communia, ex Facultatibus respondentibus constent; quo modo res quacunque tandem in suas infimas different ias ejus quidditatem confignantes, & illam à rebus quibuscunque distinguentes, resolvetur. Ita linea inflexio aqualis à centro est differentia effentialis constitutiva circuli, & quia exinde ab omni figura diftinguitur, & quia ita circulum constituit dif.

ferentia ista, ut sialiquid vel demptum sit, vel super-additum, novum objectum detur. Hæcigitur ad quæstionem quid, prout ea que funt adventitia ad questionem quale & quantum pertinent. Neque igitur fine extrema dementià quispiam interaccidentia reponat calorem, moture, figura, fine quibus non omnino fuerit vivens, talis enim motus, talis calor, talis figura ut fint accidentia, iple motus, calor, figura non erunt. Proinde ut hic motus, ille calor, ilta figura homini, hic motus &c equo conveniant : neque bomina neque equo accidunt, fine quibus non omnino fuerint. Aliter tamen fit in ferro, ut enim figura in genere fit differentia essentialis constitutiva ferri; calor vel motus in ferro funt accidentia. Neque igitur ex proprià Natura, sed quia aliis subjectis accidere possunt, ista vocantur accidentia; fine calore enim vel motu ferrum propriam fervat Naturam. fine illis Homo extinguitur : hæc igitur per se sunt manife-Quod interea respectu hujus objecti erit substantia, respectu illius erit accidens, & vice versa, quod (ut catera mittam argumenta) iple fenfus, & Communes Notitia docent. Facessant igitur Pradicamenta illa vulgaria, à quibus nisi expediamur, de veritate desperandum est. Quorum loco hanc nostram totius rerum scrutinii Methodum proponimus, breviter licet, & fortasse magis obscure quam par fuit, quod an foli præstiterimus, videant qui ista capiunt. Hoc interimad majorem illustrationem adjicere placuit, Differentias que ex Facultatibus respondentibus (in rerum collastione) omnibus semper & solis competere deprehenduntur, summa rerum genera constituere: Proxima quæ pluribus semper & folis: Denno que omnibus & folis, sed non semper: Post, illa quæ pluribus solis, sed non semper : Demum, quæ aliquibus, aliquantisper & Solis, ut postremo etiam in ca, que folis conveniunt, deveniatur; funt enim principia individuationis. Qua in deductione advertendum eft, Differen

tiam que omni & soli competit (ut risus in homine) licet non semper adsit, inter accidentia tamen rejici non debere, quia bominis quidditatem integrat. Licet igitur que non simper adsint, & fine quibus res propriam servant Naturam, ad quæstionem quale pertineant (ut suprà docuimus:) in iis tamen quæ rem aliquam ita signant, ut exinde diffe rentiam aliquam propriam nanciscatur aliter fit, quod fupra & quidem isto in loco adnotare placuit. Harum igitur origines & caufa illis imprimis suspicienda funt, quibus intimas rerum quidditates penetrare in animo eft; vel faltem si ulteriùs non detur, aliquid peculiare subesse, quod ex usu & observatione addisci potest, eogitandum. Nunquam enim fallit Natura, vel sine re notam, vel sine nota rem ap. ponit. Differentia interca effentiales et constitutiva primò designandæ sunt in objectis quibuscung;, ut tandem etiam quod novum subest, sua peculiari gaudeat animadversione. Hisce igitur que objectum constituunt, deinde etiam iis quæ adjieiuntur separatim perspectis, aliquam in omni statu perfectionem dari comperies, fine cujus cognitione, quæ illam exuperant, vel quidem ab illa deficiunt, æstimare impossibile. Hujus interea ut sit latitudo quadam, absque illius scientia tamen, quid sit aliqua persecta species sive idea edici nequit. Cum autem (quod huculque subticui-mus) omnis Differentiaex qua superior aliqua species ab inferiori distinguitur, fit ejus perfectio quædam et comple. mentum, sapientissime per differentias istas ulterins proceditur. Sunt enim Differentie illa qua feciei competunt, corum que superstruuntur fundamenta & bases, modòrerum seriem expendas. Aliter tamen fit in individuis, quorum differentia quacunque funt imperfectionis not a;à statu enim illo receditur, cujus aliquis saltem datur apex. Qua ut clarius constent, quadam de ipsa quidditate Hominis ex Methodo nostra subjicienda duximus; Post communem

gitur Naturam ex universis facultatibus Analogis perspecam (quo in scrutinio, que in questione quid, que denique in quæstione quale respondeant, imprimis distinguenda funt ) juxta genera fumma & fubalterna, Differentia hominis quæ emergunt in Analogia Instinctus Naturalis, sunt cunda fere Notitie Communes, qualdam enim communes no. biscum bestiæ obtinent: ) in Analogia Facultatum internarum spes, fides, amor, gaudium, & soluta illa in opposita libertas. (Neg; enim in brutis deprehendi posse ista; luculenter suo in loco demonstravimus, qua idcirco repetat Lector.) In Analogia ad facultates externas, figura quadam propria & symmetria medio Notitiarum Communium rite dedu-Earum explicata, in quamanus, ad fermonem organa quiedam, metus, calor, color quidam, glabrities &c. advertenda funt. In Analogia ad facultates discurrentes mira illa discurrendi O ratiocinandi promptitudo & velocitas, o ipfa tandem contemplatio: plurima denique alia, quæ ex Methodo nostra, que omnibus, que semper, &c. & Facultatibus Analogis deprehendi possunt. Ex quibus qua ad Analogiam internam ipectant, maxime hominem integrant; ab externis enim; nisi quatenus sunt in ordine ad facultates internas, parum juvamur; ideo in figura linearum proportio, in motu numerus, in calore &c. temperies consuli possunt. Quo pacto totæ disserentia externa ad internas in sua ultima resolutione reduci debent; modò leges conformationum, & Facultatem respandentem ubique advertas. Qua interea in votis habemus, ex Different iis petenda sunt, illis nimirum quæ feciei conveniunt. Nihil enim à Natura (in tota illa rerum ferie, qua ab Elementis incipit, &in Hominem definit)speciei superadditum, quod ad ejus perfectionem non facit, supra docuimus. Inde dente Aprum, cornn taurum petere recte dicitur. Aliter tamen de Different is que Individuo competunt censeadum, qua imperfectionem, et ut plurimum ominofum & funeftum aliquid denotant. Hæc autem de Methodo nostra in serum quidditatibus investigadis breviter dicha funto; à quâ quantum defecit definitio illa vulgata Hominis, (Homo eft animal rationale) paucis expendemus, quam utroque rermino infirmabimus. Ut enim omnis Homo respectu hujus actionis sit animal, respectu istius erit vegetabile, respectu illius Elementum, quædam enim communia cum hiis omnibus obtinet. Neque demum semper est animal, in utero enim vitam degit vegetabilem : Neque folns, quodcunque enim fensum habet, æque est animal: Neque denique semper est rationale, unio enim cum bestiis communem obtinet; inde indoles ovina, avina, lupina, conina; neque folus, (ut enim mittam bruta &c.) ipía Elementa habent rationem propria conservationis, ultra quod nihil sapit; recte igitur diximus totas ferè communes notitias (aliquæ enim in Elementis, plantis, Oc. describuntur) maxime vero illas quæ circa Religionem versantur, cunctas facultates denique ad fem, fidem, amorem, gaudinm, libertatem, contemplationem O.c. Hominis quidditatem integrare, quia omnibis femper & folis conveniunt, modò conditiones adsint sine quibus neque animal fuerit Homo, neque rationale; nullam enim Facultatem fine conditionibus intermedis proficere voluit Deus Opt. Max. ut gratiam suam quotidianam votis & precibus nostris affiduis exoraram experiremur. Facultates igitur ad rationem obtinet Homo femper, ipla ut desit ratio. quod imprimis in verbo rationale advertendum est. Qua acceptione tanquam angustam potius quam falfam definitionem istam paulò acrius perstrinximus. Nequid in-terea hoc in argumento desit, ultima aliqua Hominis diffe. rentia investiganda est, quæ neq; superiori, neq; inferiori alicui Natura convenire possit. Quemadmodum enim intelle-Elum, amorem, libertatem cum Deo; ita angiar five irrationem. concu-

concupiscentiam, necessitatem cum brutis &c. communem obtinemus. Ex cujus scrutinio accuration sola & ultime Hominis differentiz Religio & fides insurgunt; dico vera Religio & fides vera, illa nimirum qua ex proba conformatione facultatum, que circa Religionem versantur, oritur; ex quibus non solum ad suprema ferimur, sed facimus etiam ut illa ad nos demittantur. Sunt enim extremorum vincula, & proinde in Homme deposica, qui & iple inter fuperiora, & inferiora medium quiddam est. Que ut apertius constent, dicimus omni semper & foli convenire. Omni, quia nemo sanus & integer non quoddam colir Numen, five Deum, five Naturam dicaso nemo denique non quodammodo confidit semper : quia hâc ut Religione, fide excidamus, suborierur illa, quo pacto ipsa etiam confidit desperatio. Soli, quia neq; illius est indiga vel perfectio Divina, vel brutorum imperfectioo Perfectio Divina illa opus non haber, quia nihil præterea superest quod perfectioni Divina adjici possi; in Brutis denique supervacanez fuerint, nullus fi hac vita melior maneat status, cujus com potes effe poffint. Utcunque certum eft, nullam praclaram inter Bruta extare Religionis formulam; ut ducas igitur intellectum, amorem, gandium, libertatem postram &c divina effe attributa; ut denique omnem brutalem affectum ad Naturam corpoream ableges. Religio & Fides superfunt, qua ad nos ita intime spectant, ut Hominis differentia ultima meritò habeantur. Ided non folim superiora cum inferioribus, sed ipsa etiam praterita cum futuris componit, connectit & quidem inter se contexit Religio & Fides immensa: & nihil non conciliare recte creditur. A Deo igitur infinito ut fint, cum Deo deniq; ut conformari gaudeant, neque in Deo, neque in brutis deprehens di fatis constat. Ex quibus patet Axioma nostrum, species quascunque ex differentiis à Natura tributis, perfectio

Londo Conto

roles 2

nem

nem aliquam adipisci, in homine verum esse: quod non minus utile in cateris quibuscunque speciebus comperies. Hâc nostrâ interea Methodo fretus, sui ipsius cognitionem aggrediatur Lector, Nobis enim fatis in præfens fuerit ifta delibaffe. Caveant interea veritatis studios, ne differens tias nostras effentiales constitutivas, (sive in individuis, sive speciebus, five ipsis generibus deprehendantur) inter accidemia peritura numerent, quafi veladesse, vel abesse potuissent citra subjecti corruptionem. Cujus erroris ut famosumistud substantia verbum sit causa, quia tamen contra Auctores scribere præsens institutum non patitur, satis habeant Lectores, Methodum hanc ad quidditates rerum investigandas in Veritatis gratiam à nobis proponi, ex quâ & Facultatibus propriis (modò leges conformatio-num ubique advertant) sapientiores evadent, ausim dicere,quam ex protritis Philosophorum Scholis. Restat ut que facultates hac in questione respondeant, explicemus. Respondent autem Instinctus Naturalis , Sensus Internus, Sensus Externus, & Discursus, & inter hos maxime, quæ maximè extrema retum pertingunt. Prima autem complicationes hujus quæftionis funt, quid-an fit, quid-quid fit, quid= quale fit, quid-quantum fit, quid ad quid fit, quid-quomodo fit, quid-ubi fit, quid quando fit, quid-unde fit, quid-cujus gratia fit : Inter quas arctius nectuntur quid quale, quid quanti, quidzad quid;neque enim à quæstione quid divelli heic posse

100

### Facultas que movet questionem, Quale.

Se quideminter le cen

QUESTIO ista à priori pendet. Nisi enim quid res aliqua sit intelligas, quale suerit, non capies unquam. Mutud igitur in ordine consistunt; licet interea & ipsas

qua-

componit, connectit

qualitatis quæda detur quidditas. In complicationibus enim quæstionum nostrarum quæstionem quid-quale invenies. Quia tamen omnis differentia quæ in ista quæstione respodet, ex prænotione alicujus quidditatis ortum ducit, quia denique quidditati illi ita inhærere vel inesse videtur, ut exinde intensionem aliquam suscipiat, vel remissionem, subje-&um Tale denominat. Status igitur uniuscujusque rei per cunctas facultates Analogas, & Methodum quam in quæstione præcedente instituimus, primò expendendus, ut tandem in quæstionem istam deveniatur. Nulla enim nisi respectu quidditatis suboritur qualitas, quo modo quæ excedunt statum naturalem uniuscujusque rei, vel quidem ab illà. deficiunt, in quæstione ista reponuntur. Non solum interea Philosophorum, sed Medicorum maxime interest, ut ista pernoscant, per dissimilitudinem enim imprimis morbos venantur: Post igitur differentias essentiales constitutivas rerum perspectas, earum gradus, affectiones &c explorandæ sunt; quarum disquisitioni inserviunt quæstiones, quæ omnibus, qua pluribus, qua semper, qua aliquando &c. quo pacto. quæ post statum expensum vel desunt, vel quidem superfunt, quæstioni isti vendicantur. Errant igitur qui qualitates rerum absque quidditatibus se perspectas habere posse cogitant. Quemadmodum interea termini quidditatum per quæstionem quanto-quid, ita termini qualitatum per quæstionem quanto-quale designandi sunt. Quæ omnia ut facilius complectaris, in investigatione nostra Qua omnibus, que pluribus, que semper, que aliquando &c. accidunt ] istæ imprimis Qualitatum signaturæ deprehenduntur. Primo non semper adesse; qua in deductione, que sepè, que rarò, que aliquando, que insolitò contingunt, leorsim contexi & subinde reponi consulimus; ad præcautionem enim errorum maxime inserviunt. Secundo res sine illis propriam servare Naturam : quo pacto differentia constitutiva, licet

non semper adsint, aqualitatibus distinguuntur. Ided ut non semper rideat homo, quia tamen risus omni, & foli competit, inter differentias essentiales constitutivas hominis à nobis statuitur. Tertiò, subjectum exindè intendi, vel remitti, qua ratione à quantitate imprimis distinguitur. Que omnia faciliùs perficies, si quastione ista cum reliquis quastionibus complicata, per illas demum totam Accidentis (de quo agitur) seriem à sua origine deduxeris, & undè-tale quantum-tale, quomodo-tale, adquid-tale, quando-tale &c accurate expenderis. Ne interea horum exemplum aliquod desideres, in memoriam revocandum est calorem, motum, figuram inter differentias essentiales constitutivas viventis positas suisse, & proinde in quæstione quid respondere;ca. lor igitur ad sudorem, sigura capitis obstipi, motus solito vel pernicier, vel tardior ad quæstionem quale, vel quanto-quale pertinent; subjectum enim tale denotant. Pari lege cum ad Hominem ventum fuerit, in fame vel siti Bonlimos, Ascites, in risu cachinnus hominem talem nuncupant; absque hiis enim, homo propriam servat Naturam. Neg; igitur dicimus qualitatem esse accidens per quod substantia est efficax; quasi si deessent accidentia, omnis substantia sopita & iners delitesceret; sed qualitates ad differentias illas quascunque, qua ultra vel citra rei cujuscunque statum naturalem deprehenduntur, restringimus. Quo pacto cum utrinque res obsideant, in contrario gradu positæ dicuntur; latitudo quædam interea ut unicuique statui natura!i permit-tatur, intra quam satis commodè subsisti potest, (quemadmodum si in homine jecur paulò calidius, cerebrum paulò frigidius justo existeret) quodcung; tamen temperaturam illam admodum excedit, ut in febricitante, vel citra illam deprehenditur, ut in Lethargico, differentia essentiales conftitutiva febricitantis, vel Lethargici ut fint, hominis sani & integri non erunt. Defectus igitur & excessus ilti,ut in quæftionem

stionem quale rejiciantur (fi statum naturalem hominis attendas) iple calor fine quo nec homo fuerit nec vivens, ad quæstionem quid attinet, & tanquam effectus determinatus causa sua necessario sub conditionibus propriis agentis recipitur. Quo paco quod in bomine substantiale est & quidditativum, in ferro adventitium esse & peregrinum,& quod respectu hujus est accidens, respecta illius esse substantiam suprà adnotavimus. Quastio autem ista ad ea qua caduca (ex sententia nostra) statuuntur, proprie spectat; ut que tola intendi possint & remitti, & quodammodo corrumpi; quod in Facultates Divinas Noeticas non cadit. Ideò ut qualis morbus, qualis intemperies recte affirmetur, non qualem intellectum, qualem fidem, qualem amorem, libertatem, &c. sed quantum dixerim. Neque enim dilatari aut ampliari, sed detegi potius & explicari Facultates Divinas Noëticas zouum est credere, Quz enim ad formam internam attinent, quia subjecto carent in quo inesse possunt quod accidentium est proprium) ad quæstionem quanto-quid re ducuntur; neque igitur in Anima, sed ipsa Anima sunt. Ne interea Lector circa nostra torqueatur, adnotare placuit, quastione in quo ad quastionem Vbi-quale attinere; Quia ex sententia nostra qualitates in quidditatibus tanquam in subjecto hærent; in quibus idcirco totam accidentium latitus dinem satis aperte posuimus. Quam incongrue igitur à Scholis ad Accidentium naturam extenduntur ea, fine quibus neque genera, neque species, neque individua lubsistere possunt, ex nostris constat. Que autem in questione istà apposite respondent Facultates, in genere sunt (in nobis) Instinctus Naturalis, & Sensus Internus corporeus: (extra nos) Instinctus Naturalis, & Discursus. Licet enim qualitates in differentias essentiales constitutivas tanquam in lubjecum cadant, earu scientia & dignotio ad intellectu proprie & per se spectat Prima complicationes hujusquastionis sunt, quale-an, quale-quid, quale quale, quale-quantum, quale-adquid, quale-quomodo, quale-ubi, quale-quando, quale-undè, quale-cujus gratia. nonsense: barbarany

Facultas qua movet quaftionem, Quantum.

SUB quæstione ista terminorum investigatio cadit sive Quidditates rerum, sive Qualitates, sive Quantitates ipsas advertas. Cum interea nisi omni ex parte explorentur Termini, quanta res aliqua sit, dici nequeat, quodcunq; post terminos exacte expensos deprehenditur, Quantitatis area existimanda est. Quod quide five res, five verba, five signa, five in nobis, five extra nos spectes, ubique adnotare juvabit, cum exinde omnis quas siti magnitudinem vel molem designare par sit. Licet interea extra quæstionem istam nihil nisi Infinitum illud, cujus nullus est terminus, dari possit, intra illam cunca Facultates impendi solent; cum nullo in Quanto non concludatur aliquid omni Facultati Analogum. Cæterum quia de iis que propriè hoc ex scrutinio decernantur, agimus, duplicem ex Scholarum sententia quantitatem deprehendimus, continuam & discretam; quarum hæc ad Magnitudinem, illa ad Numerum vulgò refertur, quæ utique cum diversum sensum inducant, & diversa conformationis media postulent, diversis Facultatibus propriè & per se competunt. Principium autemcontinui est Pundum, discreti Unitas; præcipuæ affectiones Quantitatis continuæ sunt aquale O inaquale, Numeri par O impar;à qualitate autem distinguitur omnis sive Quantitas, sive Quotitas. Primo quod non habeant contrarium; & proinde nullum per se motum, sive corruptionem. Secundo quod neque intendi possint, neque remitti; neque enim addere, vel subtrahere, est intendere,

dere, vel remittere. Tertiò quod Sensus Internos, illos nimirum qui circa bonum & malum, five utile & noxium versantur, non pertingant. Neque enim Quantitas, vel Quotitas (per se scilicet absque figura vel proportione intellige) vel sensus internos afficit, vell bonum aut malum ex Natura sua esse videtur. Restat ut quomodo inter se distinguantur Quantitas & Quotitas, ex Methodo nostra, quæ singula juxta Facultatum Analogiam exagitat, explicemus. Quod facillimè capies, si per sensoria sola tattus & visus facultates illas quæ circa quantitatem continuam, per meatum auditus illas etiam quæ circa discretam versantur, excitari advertas. Ideò mirè cum proportionatis numeris conformantur Facultes, ad quas per aurium foramina datur ingressus, delectationem ex symphonia, vel molestiam ex Cacophonia percipientes. Attamen ex guftu, vel odoratu nihil per se in utràvis quantitate deprehendere licet; quod enim ex dentibus affixis Chely dum pulsatur audire (vel obturatis auribus) queas, ex eo provenit, quòd conjugationes nervorum quæ huic ministerio dicantur per gingivas transeuntes munus anticipant suum. Hisce autem circa Analogiam Facultatum nostrarum ad utramque Quantitatem explicatis, restat ut quomodo se habeant hac in quæstione Instinctus Naturalis & Discursus, explicemus. Instinctus autem naturalis plurima circa utramque quantitatem suggerit. Frequentes igitur in Mathematicis Notitia Commu= nes, qua Postulata ea de causa vocari solent, quia nihil superius quo provocetur, existat. Cur interea scientia Mathematice omnium certissime habeantur, ratio in aperto est; quod nimirum de principiis hujus scientiæ paneto videlicet & unitate summus detur consensus, quemadmodum etiam de notitiis communibus sive postulatis, unde tota Matheses istius series deducitur. Quapropter Discursus majori quam in reliquis Philosophiis certitudine, istius fcientiæ!

scientiz normam dedolat. Principia verò formalia odorum, saporum, colorum &c. ita in recessu abdita ponuntur, ut nihilì certi de eorum Natura & statu affirmare possimus: de quibus igitur Hoc unicè absque errore dici potest, Qualitatibus illis solennibus Elementorum non respondere. Quid enim cum calido, sicco, bumido, vel frigido commune obtinet caruleum? Iniquè igitur ex jejunis istis principiis universas differentiarum classes educere conata est Schola, licèt intra Elementorum ambitum quodammodò delitescant. Hac autem de iis qua ad quastionem istam attinent, & facultates Analogas deniq; breviter & more nostro dicta sunto. Ad complicationes hujus questionis accedimus. Complicationes prima sunt, quantum-an, quantum-quid, quantum-quale, quantum-quantum, quantum-aliquid, quantum quomodo, quantum-ubi, quantum-quando, quantum-undè, quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-quantum-q

Facultas que movet questionem, Ad-quid.

Sub quæstione quid sit, rerum quidditates sive Naturas individuales & genuinas explicavimus. Huc igitur
earum Adequidditates, sive Relationes & Analogia reducuntur. Quemadmodum enim illa quid res sint per se, ista,
quid sint ad alia disquirit; arctissime igitur (quod suprà
adnotavimus) connectuntur quæstiones ista, discuneata
licet & distincta satis ex Methodo nostra exponantur.
Huic interea quæstioni (tanquamomnium latissima) totam
rerum Analogiam vendicamus: neque enim solum convenientia rerum & conformitates, sed & disconvenientia
& dissormitates, & ipsa tandem contradictoria, disparata, ope
posita, & contraria hujus Quæstionis ope explorantur;
in quam ideireo universa actionum & passionum, sym-

pathiarum, & Antipathiarum prædicamenta & series digestimus, cum fine relatione aliqua pracedente nulla vel actio, vel passio dari possit. Hæc igitur actionum & passionnm summa norma esto, uti quæ ab Analogia illa mutua in qua constituuntur res universæ ita pendent, ut si conditiones adfint (fine quibus virtutes rerum quæcunque vel languidæ fuerint, vel nullæ) ipfæ etiam in actum veniant; qua ratione quastio ista cum quastionibus quomodo, ubi, quando &c. complicatur. Nos interea qui paucis,iisque maxime distinctis quæstionibus, ad memoriæ sublevationem usi lumus, fimul cum relationibus actiones & paffiones in contemplationem adducimus: cum fine relatione illa, (cujus vis maxime in Principiorum energia cernitur ) omnis materia iners & sopita suis in Elementis delitesceret. Quo pacto Relationum seriem primò, posteà etiam actiones & passiones tanguam earum resultantiam & sobolem quandam in complicationem quaftionis iftins, cum reliquis quaftionibus deducimus. Quibus ita statutis, Relationem, sive Adquidditatem istam ad toram rerum compagem promiscuè extendimus ita, ut triplex omninò fuerit relatio. Primò, realis, fecundo attributionis, tertid & mixta, quarum unaquæque denuò triplicem sortitur considerationem. Primò in Analogia rerum ad nos, secundo in Analogia rerum inter se, tertiò in Analogià borum omnium ad Deum sive Primam illam Causam rerum seriem & momenta disponentem. Quorum explicationem ut aggrediamur, quædam de terminis sive postremis differentiarum notis in memoriam revocanda sunt, quos triplices etiam observamus quiddi. tativos, Analogicos & mixtos. Quidditativos terminos suprà in quæstione quid est) illos vocavimus, per quos hæ res non funt alia, quos ideo inter differentias effentiales constitutivas enumeravimus. Relativi five Analogici termini, illi funt, qui cum constitutivi respectu subjecti dici possint, quia

tamen Relationem ad extra obtinent, ad aliud quiddam sub conditionibus suis præfiniuntur. Proinde termini mixti fuerint, qui utriusque Naturam ita per se ferunt, ut ex uno termino quidditativi, ex altero Analogici dici possint. Quia autem terminos inter se componi & committi posse declaravimus, apertè constat varias rerum considerationes, novos & ponere & tollere terminos. De relativis hic erit sermo: Adquidditas igitur sive Relatio realis in Analogia rerum ad nos, ea est, quæ terminos suos verè & realiter absque omni attributione in rerum Natura possidens, à Facultatibus nostris per Sensum atque Notitias Communes, (conditionibus debitis intercedentibus) percipi valet. Estque vel ad conformitatem, vel ad difformitatem : Ad conformitatem, uti verum, bonum ; quo pacto conditiones debitas obtigisse existimandum est. Ad difformitatem, ut error, impietas: in quibus vel totas, vel aliquas saltem quæ ad veram objecti conformitatem desiderantur, conditiones defuisse statuendum est. Adquidditas sive Relatio realis in Analogia rerum inter le, ea est, que terminos suos relativos verè & realiter absque omni attributione extra nos possidens, à Facultatibus nostris per sensum aliquem ex relatione rerum reciproca oriundum, & ad Facultates nostras subinde terminatum (conditionibus debitis intercedentis bus) percipi valet. Estque vel ad conformitatem rerum inter ie, vel ad difformitatem : Ad conformitatem rerum inter le ut actiones naturales & debit a Elementorum, mineralium, vegetabilium, animalium; huc denique majoritas, minoritas, totum & partes, (cum inter se proportionatæ fuerint) reduci possunt : Ad difformitatem, ut monstra, anomala, disproportiones. Adquidditas five relatio realis in Analogia rerum ad Primam Causam, etiamsi ex termino ad nos desumi possit, quia tamen non solum in nobis, sed extra nos & ubique describuntur relationis istim termini, ideo per se specabilis pro-

proprium sibi adsciscit locum. Adquidditates autem sive relationes reales quacung; ex Inftincfu Naturali potissimum. mediante discursu & sensu interno, percipiuntur. In qua enim Discursus jus integrum habere videtur, ad relationem attributionis attinent. Adquidditas autem sive relatio attributionis, ea est, quæ fundamentum ex utroque termino non propriè vel realiter in rerum Natura, sed in modo intelligendi obtinet, ut dominia quadam, & servitutes, honores Encomia, Ceremonia &c. Relatio mixta ea est, quæ cum fundamento alicui reali innitatur, super-additum tamen aliquid ex attributione obtinet, est que præcedentium latissimay Cum enim nihil adeò castum & sincerum in doctrinis quibuscunque deprehendi possit, quod non corruptionem & imposturam sive ab ingeniis subtilioribus, sive quidem à crassioribus patiatur aliquam, objectum quodcunque ultra propriam Naturam (fortasse non satis exploraram) aliquid ex attributione obtinebit; ideo in educationibus puerorum, legibus, Religionibus (in omni denique Analogia) plurima depravata, iniqua, prophana. Qua ratione in omni adquidditate sive relatione Fundamenta relationum in quæstione undè-adquid quatenus licet)inspicienda sunt. Cum enim fundamenta varia esse possint, (in actionibus enim & pasionibus mutuas inessead relationem vires existimandum est) verum fundamentum illud vocamus, quod maximè est actionis principium. Licet interea in relationi. bus nota sit legitima, Quod simil cum correlatis pmantur O-tollantur; hoc tamen interest, quod fundamentum si maneat integrum, actionis reiteratio quædam sive regeneratio dari potest, quod neutiquam sit ex altera parte. Etiamsi enim sublato filio aque ac sublato patre, tollatur relatio: fundamentumeration (icilicet vis generativa) manere potest. At sublato paste, tollitur & relatio & fundamentum paternitatis. Semper igitur fundamenta (quatenus licet) recen-

ture &

senda sunt, & à proximo ad remotum, & deinde ad remos tissimum deveniendum est, ut tandem in illo acquiescatur. Veluti si per terminorum multiplicationem Bonitas illa nostra (ex Analogia cum objectis secundum sensus internos legitime conformatos oriunda) ad primam deferatur caufam, tanquam suum fundamentum ultimum, altero termino Analogico subjective in nobis manente, sequitur quod cessante Bono in nobis, cessat ex parte nostra Relatio illa quam ad Primam cansam obtinet; æquè enim tollitur Relatio moriente filio, ac patre. Bonitas tamen prima causa tanquam Bonitatis nostræ fundamentum, novam generare relationem potest, & nobis tribuere olim,ut boni simus. Mira hinc oriuntur Confestaria; fed cum difformitas realis nostra ex parte dari possit, habemus etiam unde cruciemur in æternum, cum fine relipiscentia vera iisdem semper hæserimus vestigiis. Misere interea torqueri Auctores obser. vamus, dum verum & bonum illud que funt relationes reales. à vero & Bono illo que sunt relationes attributionis sive difcursus distinguere nescientes, subinde in Antilogias milerrimas passim impingunt. Est denique scitu dignissimum, In omni actione naturali illud quod est actionis principium five fundamentum, conformitatem aliquam (juxta Analogiam in quâ constituitur) intentare. Ideo ignis Assimilationem aqua molitur, & aqua ignis, quorum actio ne mutuâ observabis, à principiis validioribus excludi beterogenea, ut homogeneam aliquam conforment Naturam: ubi interea plurima dantur similia,, facilis erit actio, & vice versa. Hæcigitur est actionum naturalium (sive sympathias rerum spectes, sive Antipathias) ratio, nexus, & norma, qua tota ab Analogià illà in qua constituuntur res universa, ita pendet, ut si conditiones (immediatum Providentia Divinæ opus) adfint, in actum verè & realiter deducantur; quod non solum in Analogia rerum inter se, sed in nostra zque

conftat. Quod enim ex Sensibus Externis audiamus, videa mus, tangamus &c. ab Analogia ista & proportione rerum inter se ortum ducit; quod Bonum denique vel malum ex Sensibus Internis videtur, iisdem legibus adstringitur, modò in animo habeamus semper, ea omnia quorum causa nos latent, ab occultis Dei judic iis temperari, quam tanquam unicam No= titiam Communem dubia ejulmodi quæcunque enodantem ubiq; proponimus: cujus usum egregium idcirco in iisomnibus quæ te vexant, comperies Lector. Ultimo jut quanti sit ulus doctrina nostra de fundamentis relationen constet. advertes Lector, in ceremoniis, ineptiis, erroribus & figmenmentis quibuscunque aliquas vel aliquam saltem subesse Notitiam Communem, unde tota suffulcitur moles, quam vel quas extricares seponere, et in seriem reliquarum Notitiarum Communium digerere, et antehac fuasimns et continenter suadebimus, ut habeas primo quod se ias, deindequod credas, Lector. Affatim enim omni ferè in doctrina, maxime verò in Theologia suppetunt objecta intellectus & fidei, adeò ut in urriusque exercitationem satis (nedum plus satis) propositum sit. Distinguitur autem adquidditas sive relatio à quidditate, quod sic posterior Natura suà; quod terminos extra se babent, & sit ad alind; à qualitate verò, quod neque intendi possit, neque remitti; neque (ubi realis fuerit corrumpi; A quantitate verò, affectionibus ferè totis distat. Facultates denique que in ista questione respondent, sunt Instincius Naturales, Sensus Interni, & Discursus; nihil cnim adjumenti (nisi quatenus sunt in ordine ad superiores) Sensus Externi in quastione ista suppeditant. Quomodo ve-10 Instinctus Naturalis, & Sens in Internus circa relationes reales, Discursus circa relationes attributionis, et isti omnes denique circa mixtas versentur, suprà docuimus. Ad Complicationem igitur hujus quæstionis cum reliquis quæstionibus cce dim us, quam uti longe latissimam, ita maxime necessa-Aa 2

riam inter quæstiones universas apud te statue Lector. Complicationes igitur primæ hujus quæstionis sunt, ad-quid-an, ad-quid-quid, ad-quid-quale, ad-quid-quantum, ad-quid-ad quid, ad-quid-quomodo, ad-quid-subi, ad-quid-quando, ad-quid-undè, ad quid-cujus gratia.

Facultas que movet questionem, Quomodo, Per Quod vel Quibus Mediis.

EDIA, sive conditiones quæ ad actiones cujuscunq; Igeneris perficiendas defiderantur, exagitat Facultas ista. Sunt autem omninò diuersa juxta objecti, facultatis & Analogia differentiam. Alia igitur exigunt media qua per meatum visus; alia quæ per meatum auditus; alia quæ per meatum olfactus; alia denique quæ per meatus gustus & tactus trajiciuntur. Quædam deinde diversa ad conformationes sensum internorum postulantur, quæ ad externos propriè non spectant; quædam denique ad Discursus conformatio. nem, quæ ad Instinctum Naturalem non attinent, & vice versa, supra & quidem abunde docuimus. In hoc igitur omne situm est opus, sive Analogiam rerum ad nos, sive Analogiam rerum inter se respicias, Ut media investiges qua si dantur, nibil in se non mutuò agere posse existima Lector; quo pacto omnis scientiæ arcanum erit mediorum investigatio. Proinde leges & normæ actionum universe ex quæstione ista eruendæ sunt; quibus datis & licita illa à veteribus decantata Magia insurgeret. Hæc igitur potissi. mum in suas classes distinguenda sunt, ut deinde ad me. d'orum complicationem devenias, & subinde in objectis complexis (five rerum, five verborum, five fignorum) an universa

universa accesserint media, expendas: Media enim mediis complicantur, & quod respectu hujus est principium, respeau illius esse medium, ubique comperies. Cum igitur alia media in objectis simplicibus, alia in iis quæ commiscentur vel quidem complicantur, subesse constet, Media quibus Objecta sive simplicia, sive composita cum Facultatibus suis Analogis conformantur, ut in promptu fint, quomodo in seipsis ita se habeant, nos fere lateant. Te igitur incalescere ut ex igne vicino sentias, quomodo ignis in seipso sit calidus, nunquam conjicies: ita de colore, sono, &c. existimandum est, (nisi Notitia aliqua Communis subsit ) quia sunt ex Natura: Sed in artificialibusaliter fit, quia funt ex Mente nostra. Media igitur artis dignosci possunt, ita denique funt necessaria, ut sine illis nulla artis institui possint præcognita. In mediorum igitur investigatione & pulcherrima, & disficillima (five Artem intelligas five Naturam) sita esse cogita. Cum tamen Discursus per similitudines suas detectus cujuscunq; generis supplere conetur, extra limites elatus in errorem proclivis labitur. Pauca enim funt (eag; obscura) que in naturalibus deprehendimus; quippe pulsus & arteriarum micantium motum & rationem in seiplo nemo mortalium vel cepit vel capiet unquam. Causam efficientem & formalem interea, immo & materialem quatenus est caussa, in quastione unde exponemus. Hoc interea de medis cape, scilicet in eorum defectum omnem ignorantism nostram rejici debere. Neque enim Facultates ad objeca quæcunque, neque quidem fidem ad eorum conformationem deesse posse, existimandum est. Quis enim, debita si media adsint, se objectnm quodcunque percepturum (vel Divinum dicas vel humanum) inficias ibit? Quòd igitur non intelligas veritatem quamcunque, vel fidem ei non adhibeas, vel ex mediorum indigentia, vel ex obstructione sive mediis indebitis provenit. Mens enim per se, & inter, Aa 3

minata est, & ad ipsa alem extenditur. Rede igitur dicitur senem, fi organa eadem quibus in juventute usus est restituerentur, objecta quævis eadem facilitate, qua olim, percipere potle. Callus membranis oculorum, fordes auribus (vel si quod aliud obstaculum ) tollantur, singula munere suo pristino defungentur membra; neque enim senescit Anima. Hæc autem breviter de quæstione quo-modo, sive mediis rerum dicta sunto. A quæstione ista autem reliquæ quæstiones tota ratione ita distinguuntur, ut pluribus non fit opus. Que autem Facultates respondent, sunt Instinctus Naturalis & Diferersus, neque enim Sensus vel Externi, vel Interni modum vel leges actionum per se attingunt. quibus, quæ consensu universali firmata ( nullo ut rationis indicio constent) ad Instinctum Naturalem tanquam postli= minio revocamus, reliqua Discursui permittentes. Com-plicationes autem prima hujus quastionis sunt. Quomodo. an, quomodo quid, quomodo-quale, quomodo-quantum, quomodo: ad quid, quomodo-quomodo, quomodo-ubi, quomodo-quando, quomodo unde, quon odo: cujus gratia.

# Facultas que movet questionem, Ubi.

E objectis quatenus sunt in loco, sive extra locumin spatio quærit Facultas ista, quæ subinde in situm (qui in quæstione quantum-ubi respondet) terminata, universas rerum capacitates integrat. Distinguitur autem situs à loco, quod hic terminos ambientes, ille terminos describentes objecti denotet. Quod essi subtile quiddan videatur, ad rem tamen imprimis facit; ita enim huic sua latitudo, illi sua angustia obtingit. Estautem Locus omnis quatenus ad objectum refertur, aptissima quædam circumstantia, memoriæ imprimis familiaris. Ideo per locos ad reminiscentiam facillimus

facillimus datur transitus. Differentia autem localis motus enumerantur, ante, retro, fur fum, deor fum, dextrorfum, finistrorfum, oblique, &c. quæ enim proprie extrententia nostraad situm spectant, in principio libri inter conditiones ad conformitatem objectorum cum facultatibus postulatas, posuimus. Ut facultates interea quæ modo quodam universali per maxima distantiarum intervalla sentiunt, & quidem præsentiunt, modò meatus non obstruantur, quia non sunt hujus loci )mittamus; Ad Facultates ac. cedimus, quæ hac in quæstione apposite respondent. Sunt autem Senfus Externi, & quidam Interni. Ex quibus Externi circa eorum locum que sunt extra nos, Interni mediante discursu circa facultatum internarum ordinem, distributione, & latitudinem versantur; quod accurata illa observatio, quam in doctrinis nostris poscimus, satis indicat. Complicationes autem prime hujus quastionis recensentur, nbi-an,ubi quid,ubi-quale,ubi-quatu,ubi-adquid,ubi-quomodo, ubi-ubi, ubi quando, ubi-unde, ubi-cujus gratia, quæ quidem, quia nihil absque loco neque fingere possumus, ubique occurrunt.

# Facultas qua movet quaftionem Quando.

CUB quæstione istà quærimus de objectis, quatenus men-Surantur à Tempore, sive prasente, sive praterito, sive futuro; sive extra omne tempus per aternitatem suam Huc igitur spedant momenta Temporum. describantur. Cum interea communis ratio temporis ex motu corporum parum juvamur, dum in corporibus illis Divinis eandem tali de constantiam & virtutem pulla errore illis Divinis eandem constantiam & virtutem nulla ex parte imminutam, quamà præcedentibus accepimus fæculis, observamus. Eædem

igitur

igitur herbæ, iidem qui olim frudus,&c. iifdem denique viribus pollent. Neque igitur in nobis quod cœlestis fuerit originis, esse petest morti obnoxium, suas ut abeant singula in partes. Ad Facultates que respondent hac in questione accedimus; quædam autem circa Tempus prasens, quædam circa tempus præteritum, quædam denique circa futu-tum tempus versantur. Cum enim sint omnino distincta tempora ista, & diversas denique conditiones ad eorum conformationem postulent, diversis ideireo Facultatibus Ab instanti incipiemus; quæ autem circa prærespondent. sens vel instans tempus versatur, est Facultas aliqua Analoga particularis, neque enim è motu desumi posse exinde constat, quod posterior sit motus, ut qui habeat partes in quibus plurima instantia subsunt. Quæ igitur circa motum versatur Facultas, nimis hæret, ita ut totum effluxerit necesse est, ex quo indicatur instans. Habet igitur Facultatem : Analogam distinctam in nobis, quod iple senfus docet. Aliter enim se non jam esse, sed solummodo fuisse unusquisque sentiret; Licet interea tempus & motus inter le denuò conformari possint, omninò per se distinguuntur: quod ex eo patet, quòd non solum instans, sed ip'am etiam eternitas illa quam nullus mortalium Primo Enti non tribuit, ex motu delcribi nequeat; uti enim non pertingit aternitatem Motus, ita qui= dem in illo præterit Instans. Alia datur etiam circa præterita Facultas à priori prorsus distinta, quod diversa conditiones, & fenfas diversus fatis probant. Que igitur circa præterita verlatur Facultas, (ut memoriam five quidem reminiscentiam mittam )side quadam tacita responder, quam tamen ita à credulitate distinguimus, ut licet historiam o. lim conscriptam inter verisimilia relegemus, (uti quæ à narrantis auctoritate pendeat) quadam sacra tamen in Auctoribus occurrere posse, quibus nemo ferè adsensum negaverit, pro confesso habemus; quo pacto tanquam Instin-

agree

Etus Naturalis, vel saltem Gratiæ opus genninum, hujusmodi omne agnoscendum est. Sed quia obscuri satis sunt istiusmodisensus, summa attentione ad eorum distinctionem opus fuerit, quum maxima ex parte qui ad Auctorum leaionem excitantur sensus, fint Notitie ille Communes que nos elle justos, temperantes, fortes, vindictam Divinam pracavere &c. monent, quod apertius docebitur, ubi de verisimili erit sermo, Nullane autem datur circa futura facultas, & tota erit de subsequentibus conjectura? Anne improvidus ille qui in præsentibus ita hæret corporeus sensus, ut ab illis ægrè divelli patiatur, ita totum occupatione pessimâ habebit hominem, ut nullus Diviniori Facultati futus rum statum prætentanti pateat exitus, nisi à morbo, vino, dementià, ent bufiasmo reserentur, et soli futura æterna frustranco et inani conatu consectabimur? An verò futuram vitam non magis adsequitur homo, quam conclusus in utero istam? Urcunque certissimum est, non temere inditas fuisse Facultates istas, quas suum desertura domicilium ita mirè explicare solet Anima nostra, ut tan quam volatura alas quatiat : si non igitur hâc in vita, saltem post illam, about sescreturas Facultates iftas par est credere, (cum nefas sit putare frustra à Natura dari) et nos praterita & futura consilio sapientissimo perspecta habituros existimandum est. De modo illo universali ex quo futura sentire, imò o prasentire possumus, suprà dicum suit. Ad distributionem facultatum que in istà questione respondent, accedimus. Sensum autem illum pracipitem qui torus ad prasentia componitur, inter corporeos et ad Belluinam Naturam spectan. tes facultates rejicimus, (sua licet ipsi menti circa prasentia non desit facultas.) Que nim Facultates circa praterita et futura verlantur, altius quiddam spirant, et tanquam Diviniores habendæ sunt: Est porro in nobis Facultas æternitati respondens, que medio Notitizium Comminium in

unum & præterita, & præsentia, & sutura cogit. Complicationes autem primæ hujus quæstionis quæ ubiq; se immiscet, (est enim, suit, vel erit, est veritatis cujuscunq; copula) sunt, quando-an, quando-quid, quando-quale, quandoquantum, quando-adquid, quando-quomodo, quando-ubi, quandoquando, quando-undè, quando cujus gratia.

# Facultas que movet queftionem, Unde.

OU ESTIONE istà causas rerum indagamus, sive Chormales, five efficientes, five materiales ferint. de enim hæc omnia sonat; quo pacto questiones, à que, è quo, ex quo, de quo, & propter quod huc reducuntur. Plurimæ igitur heic subsunt quæstiones, que tamen compendii gratia in unam contraximus, ita ut universas de Causis quæstiones (præter quæstionem cujus gratia sive propter quid) complectatur quæstio ista. Quo in argumento notandum venit, quæstionem istam quatenus efficientem in se continet, à quæstione quomodo distingui; quòd hæc efficientem simpliciter,illa efficiendi modum exagitet; qua ratione imprimis inter se distant. Id quod non advertit Schola, que tamen formalem abefficiente diftinguere conatur, licet fere ubique eædem in naturalibus fint; causa enimformalis si daretur quæ non ageret, non jam causa formalis, sed principii naturam referre dicendum foret. Cansa autem in universum id denotat, à qua esse rei pendet; quo pacto & quod latius quiddam & magis indeterminatum sit, Principium ab illo distinguitur. Quæ igitur sub quæstione ista designantur, jam vides Lector. Si cui tamen in plures secare partes lubeat quæstionem istam, per me nihil vetabit, cum in universis doctrinis disserentiarum investigatio veritati sternat viam. Inter cuncas autem quæstiones non eft

est que magis accuratam postulet disquisitionem, Alti enim nihil fit fine Caufa, ita nihil fine illa perfecte cognoscieur. Ideò in rerum resolutione ultima ad primam aliquam Causam deveniendum eft, quæ fi fenfus corporeos lateat, (cum & Anima seipsam quodammodò lateat) haud equidem mirum est. Satis est Intellectui patere, & nullo non ex objecto constare posse. Sequitur divisio Cansarum in cansam & concaufam, in caufam. per fe, & caufam per accidens, in folitariam & complexam, in communem & propriam, in magis & minus principalem, in remotam, propinguam, & proximam. In quarum distributione satis superque ab Auctoribus sudatum est; quos consule ea lege, ut cum ad medias cansas deventum fuerit, illas scilicet que inter primam & ultimamintercedunt, id semper in animo habeas, Ex quà Facultate probant, quia præpedita & quidem ardua valde est catena illius cansarum investigatio; denique ubi plures subesse possunt canfa, ut caute pronuncies. Exempli gratia, durus lapis ex calore, ex siccitate, ex frigore, ex sale O.c. red di potest; temerè igitur in unam aliquam causam impingetur. Vulgus tamen in hâc vel illâ hæret; Cum enim notitia fit communis, unam omnium effe Caufam, à Discursu, Notitia ista Communis in particularia ita deducitur, ut non nisi unam uniuscujusq; objecti ut plurimum statuat. Sed de hiis libro nostro de errorum Causis (juvante Deo) instituetur sermo. Ubi non solum in omni falso veritatem aliquam subesse, demonstrabitur, sed media etiam dabuntur, quibus illam eruere possis. In mistis igitur mistas ponere causas nihil vetat, quoniam à simplicitate torme illius interna, qua ista omnia in se coegit, minime adimitur. Cum enim forma five anima uniuscujusque agentis naturalis, five viventis, id fit quod habet scientiam sua speciei, potens erit sub quibusdame conditionibus signare materiam, & ex vi sua plastica seipsam educere, & ad Bb 2

Facultates denique nostras explicare. Materia interim optime per susceptibilitatem suam formarum describitur, neque enim aliter indigitari posse existimandum est. Facultates denique que hac in questione egregiè respondent, funt Instinctus Naturalis & Discursus. Plurimæ igitur circa causas Notitia Communes, quas Discursus mirè exasciat, des ducit, dedolat, nullibi ferè suas non supponens causas, nullibi ferè non imponens. Denique discursus à causa ad causam regrediens, nullibi fisteret, nisi Instinctus aliquam primam doceret causam. Hæc igitur imprimis distinguenda sunt, ur quæ ab Instincin Naturali notitiæ, quæ etiam à Discursu ortum ducunt, suo reponantur loco, & nulla Facultas ultra suam provinciam sapiat, quo pacto omnis errori præcludetur via. Complicationes primæ hujus quæstionis sunt, unde-an, unde-quid, unde-quale, unde-quantum, unde-adquid, unde-quomodo, unde-ubi, undesquando, unde-unde, undezcujus gratià.

Facultas que movet questionem, cujus gratia.

Qué ESTIONE ista, cujus synonima sunt, quare, quapropter, cur, quamobrem, vel propter quid, objectorum caussam sinalem investigamus. Caussa autem sina. lis ea dicitur cujus gratià aliquid est. Cum autem omne agens naturale propter sinem agere, (qualiscunque tandem ille suerit) Communis sit Notitia; sinis ille (quatenus licet) in rerum scrutinio primò explorandus est. Omnia enim à sine quodammodo pendent; ideoque an sit aliquis sinis per accidens, intermedius vel subordinatus loco veri sinis substitutus, accurate disquirendum est. Distribuuntur autem sines, in sinem per se, of sinem per accidens, in magis & minuis principalem, in communem & propriam, in proximum medium

medium, & remotum, ulteriorem & ultimum. In quibus observatu dignum est, Finem pen se non tollere finem per accis dens; neque magis principalem, minus principalem; neque ultimum, intermedium; neque proprium, communem, vel vice versa, nisi ubi sabordinati suerint. Quemadmodum igitur caussarum, ita finium series quædam datur & ordo. Et uti causse caussis, ita fines finibus terminantur; licet interea præter finem proximum & ultimum pauca de rerum finibus constent, eaque in Analogià proprià ( extra illam enim sapere non datur, nisi ultra facultates sapere lubeat) sobrie de rerum caussa finali statuendum, nist. Communis aliqua subsite Notitia. Ideo sive plantas, sive animalia &c. spectes, attente & caute admodum de fine propter quem in hanc lucem prodière, pronunciandum, tali licet in Analogià erga nos fint constituta. Ultimum interea rerum finem illum vocamus, cujus gratia intermedii sunt; qui enim propter aliud est, ultimus esse non potest. Hunc igitur imprimis suspiciendum volumus. Cum autem communis rerum finis fit Beatitudo aterna, ut quæ fit optimus propria conservationis status, nihil non in Beatitudinem illam eternam pro viribus suis contendit, que nisi in Deum caderet, quidni ulterius feramur? Omnia igitur Deum (Beatitudinem scilicet æternam ) quodammodo adoriuntur. Quod ut clarin's constet, attributum quo Deus beatus statuitur, ex confensu universali sancitum, est. providentiam Dei particularem è medio tollere conati sunt, in ea stetere sententia, ut Deum omni molestia liberarent, & Beatum agnoscerent. Sub hoc denique nomine ab infantibus cognoscitur, imo & appetitur Deus; quo pacto, ab obscuritate illa, imo & distantia in qua latere videbatur, afferitur Deus. Facultates denique que in hac questione reipondent, sont Instinctus Natural's & Discursus, illa ipia nimirum quæ in quæstione præcedente versantur, maximè

Sa Place

provid

idem com sit & prima caussa rerum, & finis ultimus. Complicationes primæ denique hujus quæstionis sunt, cujus gratia-an, cujus gratia-quid, cujus gratia-quale, cujus gratiaquantum, cujus gratia-ad quid, cujus gratia-quomodo, cujus gratia-ubi, cujus gratia-quando, cujus gratia-unde, cujus gratiacujus gratia.

Sequentur Conseientia quastiones, an ita esse debeat illud de quo agitur, deinde quid esse debeat, &c. donec post examen debitum foro interiori factum sit satis. Huc igitur reducenda, qua ad nostras spectant partes, sive ea qua in foro interiori exagitantur. In naturalibus enim sive in iis qua sunt extra nostram provinciam, nimis est procax & petulca quastio ista, de quibus susibis libro nostro De Conscientia erit sermo.

Hiis denique, (ne fucum desideres) addi possent eognata, similia, diversa, disparata &c. Sed quia ex superioribus questionibus ritè complicatis que cunque ad veritatem postulantur, erui possunt, cautè istis utendum. Com enim similitudo non minus erroris, quam differentia veritatis sit ansa, similitudines & speciosas illas aquiparationes (tanquam prestigias, & falsariorum artes) à Veritatibus nostris longè ablegamus.

DE USV ZETETICORVM.

Restat ut de complicationibus, ac denique de usu nostrorum Zeteticorum quædam subjungamus. Circa complicationes autem non est quod prolixiores simus, quia unusquisque è prioribus quæstionibus rationes posteriorum usque ad tertiam, & quartam conjugationem, (quas æquè utiles comperiet) facillime eruere possit; in quibus insistendum, ubi accurata rei notitia proponitur. Hasce igitur

igitur alternatim copula, ut tandem de omni objecto sive incomplexo five complexo, quæcunq, sciri possint explorata habeas. Neque obstat, quod barbare sonent complicationes ista, cum neque verba rebus, neque res verbis ubique respondeant, sed aliquando supervacanea, aliquando etiam nulla existant. Satis habes, si exinde ad proprias regredi Facultates, & universas in examen revocare doctrinas possis. Neg; enim ultra quæstiones istas, modò complicentur juxta methodum nostram, vel cogitari datur. Neq; aliæ demum quæ respondeant, subsunt Facultates. Neg; alia lege demum inter se conformantur. Universæ igitur rerum conformitates ex iftis desumendæ funt; qui enim cis quaftiones nostras sistit (in objecto quocunque) rem non pertingit, ultra illas autem neq; fingi potest. Quod unice interea agendum restat, est, ut differentiarum enumerationem & dispositionem aptam apud te statuas : ex quibus & quastionibus nostris nihil non perficies. Exempli gratia, cogita objectium quodvis five simplex sive complexium, facultates Analogas adhibe, ut quæras an fit, demum quid sit, postea etiam quastiones nostras complica, & nihil præterea superesse comperies. Cum denuò propositioni alicui novum aliquod prædicatum adtexere placuerit iildem gradibus insiste, scilicet quærens an sit, quid sit &c. quæ denig; Facultates in his omnibus respondeant adverte, ut tandem etiam in sententiam venias. Admiratione dignum interea oscitantibus videri potest, universa Authorum dogmata complicationes quasdam esse differentiarum (nempe illarum quibus Facultates in nobis respondent) per quastiones nostras, & copulam Est (Non Est enim ad Est reduci potest ) neque ulteriùs ferri posse; Quod qui expertus suerit, (etiamsi operosum alicubi esse possit) nos integram doctrina Methodum tradidisse comperiet. Dum igitur Authores evolvimus in id incumbendum est, ut propositiones singulas juxta quastiones in que pradicantur, expen-damus, ut denuò facultates respondentes (sive in classe In-stinctus Naturalis, Sensus Interni, Sensus Externi, sive Discur-(us reponantur) & conditiones denique conformitatum, exploratas habeamus. Authores interea vices objectorum supplere cogita, dum Notitias Communes excitant, quod ipie sensus(fi expendis) docet. Eousq; igitur juvat Authorum lectio, maxime verò eorum qui circa caussas rerum & fines versantur; unde enim res sint, & cu jus gratia disquire-re, ita nobis à Natura insitum, ut in quæstionibus istis Instinetus Naturalis (quemadmodum suprà docuimus) imprimis respondeat. Neque igitur ut Philosophias mittam, religio, vel lex justa à Sacerdote vel Magistratu jubetur, sed à Conscientia; neque magis ille, quam ipsa sibi ipsi imperat. Præva icatores interea utriusque ut dentur, hoc ipsum à Conscientia non habent, licet Facultas consciens (veluti omnis præterea Facultas) hoc decreto alligetur, ut oppilari ad tempus absque objecto suo debito, denique filere possit. Universæ igitur veritates ab objectorum perceptione debita pendent. Quæ enim obstruitur Facultas, objectum suum non pertingit, quo modo opiniones falsas præconceptas totum veritatis systema pessundare, principio libri docuimus. Quando igitur aliquem erroris redarguis, tota forsan opinio covellenda non est:aliqua enim in omni ferè errore subest veritas. Hæc igitur primo extricanda, & eousque vos convenire afferendum est. Postea per quastiones nostras & facultates proprias, quomodo error irrepserit, demonstrandum est. Quo pacto & pertinaciam illam que in iis qui mordicus suas tuentur opiniones inveniri solet, declinabis, & ad veritates reliquas sternes viam. Quando igitur ex objectis (five rerum, five verborum, five fignorum) Facultates excitantur, magnum in veritate progressum facies, si diversitatem sensum five affectuum in teipso expendens

pendens, quod novum est, ubiq; nova nota in memoria fignas. Omnes enim Facultatum operationes ex Sensu Interno astimantur; neque enim aliter Intellectum à Voluntate, Amoremab Odio &c. distinguere vales. Sensu autem illo Interno si recte usus fueris, quot funt rerum differentia quidditativa, tot Facultates analogas in te comperies, quemadmodum in principio libri docuimus. Hiisce igitur lua adaptabis nomina, ut tandem & facultatum & objecto. rum numerus confet. Quaftionum enim, quæ de illis sciscitari possumus, methodum facillimam heic exhibuimus Lector; quorum rationem tamen (prout à nobis exhibetur) haud ita l'ervare necessum fuerit, ut ubique à serie nostra-incipiendum sit. In aliquibus enim objectis post quæstionem an & quid, quaftiones ubi, quando, unde &c. exagi tari debent. Porrò in plurimis quaftiones nostra complexa & complicata ante simplices, & incomplexas in examen veniunt Ulus denique Qualtionum nostrarum est, ut earum ope homo quicunque five doctus, five indoctus, five Gra- as w cus, five Barbarus, ex puris naturalibus & experientia doctrinam certiffimam conficere possit, secundum defini. (1) tiones, divisiones, conclusiones quascung; absque ullius præceptoris adu iniculo, quid verum, quid verifimile, quid possibile, quid falfum indubie ex facultatibus propriis adftruens: primum certitudinis locum Notitiis Communibus, medium Sensibus Internis & Externis, ultimum denig; Dif. cursui tribuens: Aliorum scripta ad normam istorum vel approbans, vel quidem reprobans & damnans. Quacunque enim ex Facultatibus sciri possunt, heic docentur;extra illas autem neque fidus conjectura locus. Desinant igitur deinceps imponere Authores, cujuscunque tandem classis sperint; cum enim circa eadem versemur objecta, cur hic illo peritior evaderet? Sobriè interea sapiendum & potitis intra facultates quam extra. Neque igitur calami=

toso juveni à præceptore tetrico misere distorto probrosum videatur, li lubtilitates & ineptias Scholarum se minimè a diequi occlamitet, ea lege, ut res ita esse non posse minime diffiteatur. Neque enim Facultates que res ita esse probant, res aliter esse non posse probabunt; nisi,id quod dicitur cum aliqua Notitià Communi ex diametro pugnet. Brevi in id redeat omnis Scholarum disputatio, ut conftet, ex qua Facultate probant, suas quas afferunt sententias. Qua in re summopere curandum (uti sæpe monuimus)ne ex difcursu probent ea, que sunt objecta Sensuum Externorum & Internorum, vel vice versa. Neq; deniq; Notitiarum Com-munium sidem convellant; sed unicuique Facultati ita suos tribuant cancellos & metas, ut errori præcludatur via. Ne quid interea desit, Methodum quandam studendi ex ipsis vocabulariis exhibemus, in quibus non solum nomina ad differentias rerum incomplexas satis accomodata, sed earum etiam complicationes quasdam in unum aliquod vocabulum contractas deprehendes. Hæc igitur utcunque exagita, de verbo unoquoq; quærens primò an sit, tum quid sit, quale sit, quantum sit, ad quid sit, &c. deinde cui facultati respondeat; denique quibus legibus conformetur; quo paco non folum rerum effentias, sed earum relationes diversas per universum vocabularium disseminatas in ordinem coges. Quo in scrutinio simul cum facultatibus propriis Austores qui saniores ex communi sententia sunt habiti, in subsidium voces. Hæc igitur facillima habeatur studendi methodus. Neque erit, quod te moretur, fi ea que de differentiarum, specierum, & generum investigatione in sectione nostra de quæstione quid adduximus, probè intelligas. Tua solummodò interest igitur, ut Grammaticam discas, cui & Logicam adjicere potes, quam (tanquam uti-lissimum inventum) tibi commendatam volumus; modò navos & errores illos quos passim hoc in libro perstrinxi-

mus

mus, animadvertas. Quin & Pradicamentorum nomina (modò ex iis que suprà adduximus, explicentur retinere licet. Sub finem Zeteticorum nostrorum jam superest, ut numerum propositionum que de re quacunq; prædicari possunt, (sive vera fuerint, sive falsa) doceamus. Multiplica prinium verbum per secundum, & per productum multiplica tertium, per cujus productum denique quartum multiplicandum est ato; ita pari lege ulque ad calcem libri, fynonymis folummodo demptis in cujus locum modi, declinationes verborum, &c. que ad Grammaticam spectant, substituantur. Quâ ratione in postre mo omnis compositionis numerus insurget: quod quis dem hoc in loco adnotare placuit ut& veri & falfi terminos dari posse scias cum aliter inventum sit omnino inutile. Jam autem Lector habes Zetetica nostra, in quibus non saris fuerir quæstiones & nuda verba tenere nisi quæstionum illaru explicationes, immò & complicationes juxta methodum no stram animo infigas; quod quidem eò difficilius comperies, quòd voces nostra in alienum sensum ab Authoribus torqueantur. Hocigitur imprimis adverte, ut tandem in Anatomen & diffectionem opinionum vulgarium devenias :Propositiones enim dividit, & frustillatim exhibet methodus nostra. Plurima denigide Pradicamentorum vulgarium angustia, iniqua distributione, divisione, confusione dici possunt. Quia tamé ex professo contra Authores scribere nostri non est instituti; quia porrò ex corum collatione cum nostris (quibus utinam satis Latina extarent nomina) ista facillime deprehendi potsunt;ideò manum è tabala. Ne quid interea in doctrina nostra ingenuus Lector desideret, definitionem aliquam Veritatis (scilicet nostræ) ex methodo supra allatà aggrediemur.

Cc 2

contracium privacivum, igrerantiam,

Quæ-

|                                                                                                                             | Prieblin Philip                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| Quæstiones. DEFINITIO VERITATIS-<br>In quest.ansit. Veritas est.                                                            | Probat.notitia                             |
| In quast.quid. Conformitas quadam con-<br>ditionalis.                                                                       | Prob. not.com.                             |
| In quast. qua- Conditiones obtinens, que ut le. semper & necessario postulentur, non tamen semper & necessario adsunt.      | Prob. commu-<br>nis notitia &-             |
| In quaft.quan- Ad mensuram rerum, modò tum & ad conditiones adfint, extensiquid.                                            | communis &                                 |
| In quaft. ad Inter objectum quodvis apquid.  parentiam, conceptum, & intellectum.                                           | Prob.not.com.                              |
| In quest. que Medio conditionum, que ad modo. veritatem objecti cujusvis apparentiz, conceptus, & intellectus desiderantur. | Probat.notitia<br>communis &<br>discursus. |
| In quaft quan- Quando objecta per conditie do. ones istas, cum facultatibus cognatis conformantur.                          | Probat. Sensus                             |
| In quest, ubi. In iplo debito conformatio-                                                                                  | Prob.not.com.  Genfus Ext. vel Int.        |
| In quest unde. A causa aliqua primaria Ana-<br>logiam rerum disponente,<br>proveniens. (4)                                  | - Probat.notitia                           |
| In quaft.cujus Ad perfectionem hominis pro                                                                                  | Prob. not com                              |
| gratia. causa sua finali, facit.                                                                                            | O discurs.                                 |
| Habet contrarium privativum, igno                                                                                           |                                            |
|                                                                                                                             | Dafter                                     |

D Estat, ut ex quæstionibus nostris & simplicibus, & usq; Radtertiam aut quartam conjugationem alternatim complicatis expendas, quid sit illa conformitas, quanam fint illa conditiones, deinde quales fint, & quanta &c. Denig;facultates respondentes adhibendæ funt, ut tadem etiam in lententiam venias; quo pacto Veritaris lystema pulcherrimum suis numeris absolutum insurget Quam jejunæ igitur & imperfedæ fint vulgat a Scholarum definitiones, qua ex genere aliquo subalterno, & differentià quadam solummodò constituuntur, quam procaciter etiam veritates suas obtruserunt Auctores, chm nullam Veritatis definitionem præmisêre, jam vides Lector. Attamen eorum nullus non veritatem puram putam se tradere existimat; imò & sibi uni credi postular; sed quam recte ex nostris patet;ex quibus nisi vera illa Ars apodeicica (huc usq; ignota) consecta fit, neg; confici posse contendam. Plurima interea istis adjici possunt: quod Scholarum sit opus. Satis enim fuerit hoc in opere Veritatis jecisse fundamenta; Quod qui ambigunt, videant Auctorum definitiones; cujulmodi sunt, Veritas eft conformitas cum mente Divina, Veritas eft forma verorum, Veritas est proprietas uninscujusque rei, quod stabilitum eft ei, &c. frustella definitionum & ramenta, quæ piget referre. Videant (inquam) an vel definierint Veritatem, vel ita distinxerint, ut ad molem librorum suorum fustinendam sufficiat.

L'Uerunt Facultates, objecta, & conditiones deniq; quibus inter sese conformantur. Methodus jam & ordo concinnus instituendus superest, ut tota series constet. Quia autem prima ultimis nisi per media connecti ne-Cc 3 queunt,

the schools

queunt, Facultatum autem prima in omni homine (immo & in universo ) sit Instinctus ille Naturalis, qui circa propriam conservationem uniuscujusque individui, speciei, & generis versatur; objectorum autem ultimum sit Beatitudo illa eterna, cujus gratia cætera quæcunque bona experuntur, (reliquis Facultatibus & Objectis intercedentibus) Beatitudinis istius conformationem (quatenus scilicet ex veritatibus Natura, five Providentia Divina Universalis elici potest) unica tantum propositione complectemur. facultatibus intermediis rite conformatis, ipfa conformatur Beatitudo aterna. Quænam fint Facultates ille intermedie, qua lege denique cum objectis suis, sive propriis, sive commus nibus in nobis conformentur, abunde dicum est supra. Jam autem habes Lector Veritatis systema pulcherimum, è sapientia, sive providentia rerum communi desumptum; cujus ad amussim sententia Divina explicanda venit, quæ totam animam, id est totam Notitiarum Communium seriem probe dispositam; totum cor, i. e. totos Sensus Noëticos O-Divinos internos, totas vires, idest, totos Affectus Corporeos cultui Divino vendicat, quin et proximum tuum sicut teipsum diligi jubet. Heic igitur rigidissimo cuivis satis aspera exhibetur doctrina. Neque enim satis suerit præco-cem quandam sidem, sive credulitatem obtendisse; neque demum ex una quavis facultate Beatitudinem ambiisse; totæ conspirent, concurrant oportet. Neq; igitur petulca vel mollis est Notitiarum Communium doctrina, sed gravis & seria, talis nimirum ut totum postulaverit hominem. Hujus ad normam demum intelligendum, quod omnium ore teritur, nempe Non esse nisi unam veritatem. Cum enim ex Facultatum intermediarum debità conformatione, prima ultimis conjungantur, in unicam Veritatem five conformitatem sit reditus. Ne quid interea isto argumento desideret Lector, operæ pretium duximus hoc in loco paucis æternà

subjungere, cur à veteri Scholâ doctrina illa de Beatitudine aternà verbis disertis omissa videatur. Nos qui dem re ipsa, non omitti contendimus. Si enim summum bonum est, quod ab omnibus expetitur, codé cum Beatitudine aterna recidit; nihil enim interest, si explicationem advertas. Quod namq; aternum non est, summum elle nequit, neg; eminenter Bonum, quod non Beatum omni ex parte efficit; Idem igitur fuerit Summu Bonu & Beatitudo aterna. Misere interea à definitione sua defecit Antiquitas, du vel in bonore, divitiis, voluptate corporea &c. (quorum 288 recesentur opiniones) ex quibus nulla summa quædam neque Bona, Summum illud posuit Bonum. Cur interim Beatitudinem illam aternam quod in hac vita esse nequit) aperte non explicabant veteris Scholæ tenebriones, rationes ista reddi possunt. 1. Quòd intra hujus vitæ commoda stantes, de futuris parum solliciti, non advertebant se aternum aliquid expetisse; neg; enim in promptu fuit, eternum esse, quod summum cupiebant. 2. Quod leges, quibus Facultates cum objectis cognatis propriis conformantur, (i. e. veritatem) sive evertentibus, sive non satis explorantis bus, Spes illa Beat itudinis aterna in interno foro interdicta fuit, inter quos tamen vox communis obtinuit, neminem ante obitum Beatum At nunquam satis mirari possimus, fælicitatem illam aternam in requie quâdam à laboribus adeò frigide ponere voluisse. Magno igitur bono Concionatores eeleberrimi audiuntur, dum vera facultatum objecta proponentes, cœtum frequentem ad melioris vitæ spem componunt, facultates quæ aliquando filent, expergilcentes. Atq; ita ad Revelationé mox accessurus, (ut te aliquo saltem onere in proposità investigatione sublevem ) Notitias Communes solenniores circa Religionem, sive Articulos illos, de quibus inter omnes summe conventum est, præmittendos curavi.

Notitie

### Notitiæ communes circa Religionem.

E Revelatione sermonem illico habituri, quædam tanquam ipsius Revelationis præcognita, exaranda duximus. Neque enim omnis Revelationem oftentans Religio, bona; neque demum quæ ejus auspiciis prodit, vel neceffaria quævis vel quidem utilis doctrina. Quædam expun. gi, exicindi possunt, quædam debent. Cui usui Notitiarum Communium doctrina aded inservit, ut citra earum opem nullus comode institui possit Revelationis, vel ipsius quide Religionis delectus. Que enim de implicità fide, non solu orbe nostro, sed etiam inter remotissimas gentes vulgo jactantur, minus ad rem faciunt. Huju modi autem funt, Rationem Humana exauctoranda, Fide substituendam esse: Penes Ecclesiam sua (quæ errare non potest ) jus Divini cultus extare cujus judicio idcircò in omnibus infistedum: Neminem ita propriis viribus confidere debere, ut sacrosanctam Antistitum Verbique coelestis Praconum potestatem in examen revocare sustinuerit: Eorum quæ prædicantur (tametsi captum humanum superent) veras aded subesse caussas, ut non tam ventilanda, quam reponenda fuerint : Deum ista immo et majora posse. Hæcomnia (inquam) & istius farinæ Argumenta (pro fæculi & regionis diverfitate) tam falsam quam veram adstruere folent Religionem. Quælibet ex mustes isto (ne dicam majastes ) vernabit semine, qualibet spicabit fides. Quis enim gregi suo immundo non ista suggerat folennis impostor? Que non hoc pacto barbara asseratur 92 normia? Quodnam ullo avo abrogabitur commentum, præsertim ubi placita sua cœlitus tradita asseveraverint Nomothetæ vaferrimi, quibus falfa veris admilcere, vera falfis diluere in more fuit? Proinde nisi ex Notitiis Communi. bus,

Revel of Religi

Third

solven in hos

bur veritati sternatur via, et sua unicuig; articulo tribuatur dignatio, quidni vel ineptissima quævis obtinuerit sententia? Certè utcunq; nugentur, qui ex ambiguis Les-biisq; credulitatis regulis doctrinas suas stabilire conantur, perinde faciunt ac illi, qui ut oculos viatoris minori molestia eruerent, semetiplos duces in stadio (quod conficere oportet ) mira be nignitate pollicentur. Cæterum aliter se res habet. Neg; enim ex aliena, sed propria uni. uscujusq; fide rationem factorum suorum exiget suprema die Judex. Quapropter ex Sapientia Universali pracognita Religionis sancienda sunt, ut quicquid deinde ex vero fidei dicamine adjectum fuerit, tanquam superliminare et fafligiatum aliquid substructione ista fulciatur. Ex quibus pacet, haud ita temere Religionem quamlibet recipiendam esse, adeog; ea primò exquirenda esse, unde suus illi con-Stiterit Honos; que omnia Notitiis Communibus inniti comperies Lector. Quis enim (oblecro) magnam illam librorum struem tanto verborum apparatu et pompa exaggeratam evolvens, faculorum quorundam figmenta et imposturas non rideret, nisi vita sanctitatem quocunq; modo præ se ferrent? Quis demum personato illi Ecclesie nomini, tot ritibus, ceremoniis, ineptiis ludenti, tot diversis deniq; mundi plagis, sub vexillis diversis militanti, se totum ad fidem usque implicitam traderet, nisi cultus Dei, pietas, resipiscentia, pramium & pana, (ipsa conscientia attestante ) indicerentur? Quis denique ipsi Prophetæ viva voce prædicanti fidem adhiberet, nisi Supremo Numini quacung; dixerit sive secerit, acceptum referret. Nimius essem, si singula recenserem. Satis habeamus istorum nihil citra Communes Notitias constare posse, quas aded magni facimus, ut qui proxime ad earum observantiam accesserit, optimum librum, Religionem, Prophetam dixerim; quarum feriem, quatenus nimirum ad curfum Theolo-Dd

veligh of shook

gicum spectat, in medium allaturis, satis suerit indicasse ab omni homine sano et integro agnitas esse, vel suisse; nulla enim præterea explicatione indigebunt. Primò igitur doctrina Notitiarum Communiu, sive Ecclesia verè Catholica quæ neq; desicit, neq; desicit unquam, illa demum in qua sola Providentia Divina Vniversalis triumphat, agnoscit.

# Esse Supremum aliquod Numen.

E Dis non conventum est, sed de Deo. Supremum aliquod in Deorum classe, nulla non professa est Religio nulla non profitebitur. Ideò Attributum Dei inter Romanos olim Opt. Max. inter Gracos 'Oir min Oids, aunquits marte eines, appi marter mirror mirror min inter Judæos min Jehovah, inter Mahumedanos Allah, inter Indos Occidentales Pachacama Viracocha & cinveniuntur. Porrò inter Indos Orientales ejusmodi quadam obtinent nomina. Quodigitur de Supremo Numine (quocunque tandem vocabulo insigniatur,) ubique receptum est, Deum vocamus, cujus attributa eadem methodo investigaturi, primo loco Beatum esse deprehendimus. 2. Esse rerum finem. 3. Esse rerum caussam, saltem quatenus bonz funt; unde sequitur (nempe ex providentia sua.) 4. Esse rerum medium, quomodo enim à principio ad finem nisi per media fieret transitus? Neque obstat, è palliatorum grege quosdam aliquam Providentiæ speciem è medio tollere voluisse. Cum enim res ex votis fuis cedere nisi perrarò adverterent, Providentiam particularem elevare pro viribus conzti sunt, quasi res non pro arbitrio Divino, sed uniuscujusq; proprio starent; si tamen ita intelligendi sunt hujus classis Auctores, qui de medio operante Providentia Divina, potius quam de ipsa Providemia (ex sententia nostra) tergiversantur. Urcunq; de Procidentia universali, five rerum Natura summus datar con-

Pope on

fen-

sensus. Sed cum orari, immò exorari posse Numen illud. omnis moneat Religio, & Providentia particularis statuenda est, quod (ut cætera mittam argumenta in summis rerum angustiis) sensus auxilii Divini passim docet. 5.Esse aternum, quod enim in rebus primum, æternum utique esse Communis Notitis docet. 6. Esse Bonum, quia causam omnis Boni, summe bonam esse, Communis Notitia docet. 7. Esse justum, quia ex providentia sua res summa æquitate temperari, Communis Notitia, ipsa experientia demum & bistoriæ passim testantur ; piè enim & juste administrari omnia, etiamsi corum causa nos lateant, est (uti sapemonuimus) quæ difficillimas in Theologia & Philotophia. quæstiones expedit, Notitia Communis. & Esic sapientem, quia sapientia sua specimina non solum in attributis suprà allatis, sed in operibus suis quotidianis segregie elucent. Sequentur quæ maxime controversa esse observamus, scilicet Infinitas, Omnipotentia, Libertas. Sed Infinitatem Suam probat ipla loci sive spatii infinitas; omnia enim permeare Numen supremum, Communis docet Notitia. Omnipotentiam suam probat infinitas sua, quod enim infinitum est, nibil non posse, extra controversiam situm est. Libertatem suam probat omnipotentia lua; quod enim nihil non potelt, summe liberum esfe, nemo sanus vel dubitavit unquam. Hos tamen qui diverso modo sentiut, aliter aggrediendos censeo; & quia quod in nobis per participationem existit, in Deo eminenter deprehendi, Communis fit Notitia, Si captum nostrum ita superat, ut termino nullo claudi queat, erit infinitus Deus: si omnia abique materia præexistente fecit, erit omnipotens ; si denique libertatis nostræ est Author, sum-Inique enim veteres Scholæ feipfos liberos, Deum compedibus prima sphara devinaum voluere; quo pacto Attributa Divina quemadmodum inter se nectuntur, ita sese mutuò probant. Sed de Attributis Divinis, uti etiam Dd 2 de

lame

de Attributorum synonymis Scholæ consuli possunt, quas appositè hoc in argumento loquentes maxima ex parte comperimus. Nos quidem istorum nomenclaturam varie, et aliquando quidem absurde componi observamus. Dum enim attributa Infiniti & Unius male inter se committunt Ethnici, plures confingunt Deos; vel fi sub diversis Apol. linis, Martis, Cereris nominibus &c diversas ProvidentieDivine partes agnitas fuisse cum quibusdam sentias, faltem quæ sub istis contexebantur nominibus fabulas, tan quam infulfissimas semper habitas fuisse, non est quod solus dubites, cum de illorum fide mala nullus mortalium (quod sciam) dubitaverit unquam. Attributa denig;hoc examine reprobata, funt quæ novum, corporeum, multifarium, particularem, damnantem ex beneplacito flatuunt : cujusmodi Numen omne tanquam imaginationis idolum existimandum est, nullibi enim prætered existit. Ad secundam Notitiam communem Theologicam pergimus.

#### SUPREMUM ISTUD NUMEN DEBERE COLI.

DE Adoratione Deorum, Divorum, Sanciorum, Angelorum & c. non conventum est; solam unius Dei adoratione, Communis Notitia, sive Consensus Vniversalis docet. Inde Divina illa Religio (sine cujus aliqua formula, nulla gens, vel quidem barbara extitit) non solum ob beneficia ex ipsa providentia rerum communi collata, sed ob ea etiam qua ex gratia, sive providentia rerum particulari impendebantur, ubique gentium sancita est. Inde quod supra adnotavimus) non solum orari, sed exorari posse Numen illud caeleste ex facultatibus omni homini sano et integro insitis creditum est. Inde denique (quod adhuc majus quiddam spirat) ad eventuum suturorum dignotionem consulebatur

batur Namen à Vatibus, quibus solenne suit nihil serium Numine inconsulto aggredi.. Hucusque igitur ab Instinctu Naturali edocta perducebantur gentes, & recte. Neg; enim se operibus suis claudi patitur Canssa rerum sapientifsima, ultra communem, dilectis suis particularem exhibens Gratiam; quod cum in seipsounusquisque experiri possit; nonne injustum fuerit eandem Deo Opt. Maximo denegare potentiam? Neque igitur se frustra interpellari patietur Deus, quod (ut reliqua mittam argumenta) ipse Divini auxilii sensus passim docet. Licet igitur doctrinam de Providentia rerum particulari, five Gratia à veteribus (quatenus ex eorum libris, qui extant, colligi potest ) remissius credi observemus: quia tamen cultus ille Divini Numinis ab omni faculo receptus, doctrinam illam de Gratià five Providentia rerum particulari necessariò infert, ideò doctrinam Gratia, five Providentia rerum particularis tanquam Notitiam Communem proponimus. Huc igitur spectant orationes, preces, vota, gratiarum actiones, &c. Isto fine delubra, Fana, templa, ades facra, Ge. edita funt. Hacdenique de caussa Sacerdoti, Vati, Mysta, Pontifici & relis quis hujus census, honor, & nomen; quorum etiamsi egregius usus non solum iu Divinis, sed etiam in humanis patuit; quia tamen gens aliquando vafra et subdola (lucro mimirum proprio) aliquando etiam et inepta fuit, pluri-ma sub Religionis nomine, quæ Religionem minimè sapiunt, invexit. Quapropter artificio miro facra prophanis, vera falfis, possibilia verisimilibus, cultum Dei legitimum (ceremoniu adulterinis & Superstionibus insanis commiscentes, totam ferè (ausim dicere) corruperunt, constupraverunt, prostituerunt Religionis castitatem. Quatenus necessarii utcunque fuerunt Antistites, dum contemnebantur, timor Dei et reverentia erga sacra exuebatur simul. Hiile igitur suus habeatur Honos, Nos interea externum illum Dei Dd 3

cultum (sub aliqua Religionis specie) ex omni saculo regione, gente evincimus. Est igitur in le Communis Notitia. Neg; obstat quod inter Barbaros neque moles Templorum, nequeipla fortaffe Tesqua extent; suo more enim oracula scitantes, nihil arduum nisi propitiato Numine moliuntur. Sed in remota quadam regione nullam Religionis formulam deprehendi posse, inquit non obscurus Author. At à posseriori quodam refellitur, qui lingua vernaculæ regionis istius imperitiam illi objicit. Utcunq; fi inficias eat quispiam, respondendum est, easdem omni homini sano & integro facultates ad Religionem superesse, quas in seipso unusquisq; experiri potest, varie licet, & fortaffe nullo sub cultu externo, vel ritu explicentur. Hoc igitur assumimus, ut exinde Religio tanquam ultima Hominis differentia influrgat. Neq; moramur irreligiosos quosdam, immò & Atheos videri posse; reipsa enim Athei non funt; sed cum falla & horrenda attributa à quibuidam Deo affingi deprehenderint, nullum potiùs qua tale Numen, credere maluerut. Veris honestetur attributis, tantu aberit, ut non credant, quod fi nullum hujusmodi daretur, tale exoptaverint Numen. Si tamen irreligiosos quoldam prorsus, immò & Atheos inveniri posse contendas, (quod tamen non credimus) cogita & insanos & irrationales non paucos deprehendi posse interillos, qui rationale tanquam ultimam Hominis differentiam tuentur. Neg; enim aliter inter tot miras circa Religionem contradictiones, tot dari potuisse Martyria, nulla fere ut posina Ecclesia suis non glorietur Agonistis, qui non solum (ejus causlâ) austerissimum aliquod vitæ genus professi sunt, sed ultroneam etiam subière mortem, nisi quod hominum pertinacissimi & summe irrationales, verum à verisimili, à possibili, & à falso distinguere nequière, statuendum est, Ad partes cultus Divini ex consensu universali agnitas tranfi-

whomb uranon

contra-

transimus. Ex quibus ea qua ad Analogiam hominis ad Deum, Analogiam hominis ad res, Analogiam denique reruminter se reduci possunt, sub probà facultatum conformatione describimus, & proinde dicimus—

Virtutem cum pietate conjunctam (quæ sub probà Facultatum conformatione hoc in Opere describitur) præcipuam partem Cultus Divini babitam esse & semper suisse.

ciamina selled ign sicant

E ritibus, ceremoniis, traditionibus five scriptis, five non feriptis, Revelationibus &c. minime conventu est; sed de probà facultatum conformatione summus datur ubique consensus. Qua lege, proba illa facultatum conformatio instituenda sit, suprà edisserumus, que idcirco repetat Lector. Ubiex Conscientia notitiis comunibus instructa Virtutem cam pietate conjunctam ex ea veram spem,ex v.ra spefidem, ex ves rà fide amorem, ex vero amore gaudium, ex vero gaudio Beas titudinem insurgere docetur. Et in præsens satis habeat nullam Facultatem que ad pietatem, puritatem vita, fanctitutem, virtutem facere possit, hac in classe non reponi; quarum seriem aliquam (pro ætate uniuscujusq; & mensura sapientizà Deo collatz) subtexuri, dicimus ab Infantibus sub ratione Beatitudinis agnosci quodammodo & appeti, fub ratione allubescentis cujusdam gratitudinis in benefactores recoli neque inscienter Deum Ideo nulla indoles gratitudine pulchrior, ingratitudine turpior : In adultioris bus demum gratiarum actione emergente, & Communibus Notiis sele gradatim ad objecta explicantibus, cultus Divimus uberior factus in plura transit; dignior tamen gratis tudine illà nullus exhibetur cultus; procedente denique ætate, pietas illa & vita sanctitas sese in conscientia foro expromentes, amorem & fidem ingentem in Deum excitant:

climas

tude to go

cum

bearts somer

Cum hiisdenique maxima ex parte non folim superstitiones & ineptia, sed ipsam etiam vitia & scelera pullulant & connascuntur. Que uti Zizania & lolium ex tritici quodam semine Hermaphroditico oriunda, seriusut germen emittant, citius tamen (ni forte farriantur) maturitatem fuam assequentur, quod naturz eorum, ex quibus corpus conficitur, tribuimus. Ided posterior re ipsa ut sit Natura belluina, ante rationalem tamen Naturam in nobis absolvitur; quod mirum non videbitur iis, qui bestias triennio ferè perfectionem suam attingere advertunt; quod an ex transplantatione, an verò diverso modo proveniat, non lubet heic explicare. Ne cui Paradoxum interea videatur duram & rigidam illam Virtutem, que sensibus corporeis & (ut ita dicam) genialibus adversatur, ab hominibus tamen omni faculo & regione ita celebratam esse & suisse, ut nullibi non veneranda audiat, hanc reddimus rationem. Nempe quod cum Anima è corporea mole tandem migrature perpetuo obstetricetur opere Natura, Virtutem istam tanquam modum & caussam optimam unde paula-tim distineatur, laxetur, & in suum jusasseratur Mens no-stra, secreto ejusdem Natura dicamine habuerint. Quod (pluribus quidem suffultum argumentis) nullo luculentiore tamen constat indicio, quam quod Animam nostram mediis voluptatibus immersam & quidem volutantem non folum revocet & abducat, sed suis etiam Natalibus ita fœliciter restituat sola Virtus, ut à fœdo subinde vitiorum consortio, & ipso demum mortistimore emancipata, rotunde proprio defungi munere, & insular illam internam, aternam comparare possit.

Vitia

see of the factum facis, non efe here in animo expo

Horrorem scelerum Hominum animis semper insedisse; Adeoque illos non latuisse Vitia & scelera quæcunq; expiari debere ex pænitentia.

december ) and sill loke ex per E Ritubus five Sacris que Sacerdotes ad expianda scelera ex cogitaverint, non convétum est. Cujusmodi tamen plurima tum prioribus faculis, tum hodierno die reperias. Apud Romanos Februa, Lustrationes, Piamina, Oc apud Gracos wo dona, whaquam, am hampumions, sed pracipue (ubivis ferè gentium) Sacrificia, Hostia, Victima, etiam Humana, (callido dicam, an atroci Sacerdotum invento) in hunc finem instituta fuere. Inter Ægyptios & barbaras omnes Nationes quogshujulmodi quidam Ritus obtinuêre; Quorum plurimos in Lib.nostro De Gentilium Religione, Errorumq; apud cos Causis (nondum edito) adduxi. Binum quoque Ramadam ad Quad agesime nostre modum apud Mahumedanos habetur. Sed Indi Orientales ante omnes hocin officio peragendo sese strenuos ostendunt. Quodam enim anni tempore inter illos solenni, ad sylvas lese conferunt, & acuto saxo vel silice usi, sanguinem mag= nâ copiâ, & ferè usque ad animi deliquium detrahunt, Vociferantes interea in fanguine illo malorum fuorum fomites & canfas del tuiffe, quem idcirco in expistionem, peccatorum fuorum se profundere testintur; inde cum Deo reconciliari stu. dentes. Cæterum Ritubus hiisce missis, quorum quidam prorlus inepti videntur, scelera nostra vera ex panitentià elui, & novum cum Deo iniri posse fœdus, Religionum confensus universalis, Bonitatis Divina conditio, & ipsa Conscientia imprimis docent. Quo eniminterno foro maximè interdicuntur scelera, eo ipso verà ex panitentià emaculari posse, Sensus Internus (sub conditionibus suis)docet. An verò aliud & quidem convenientius detur medium, unde

san an

nine bent Lal sopiata justitia Divina sit tactum satis, non est heic in animo exponerescum nihil hoc in opere præter veritates incontrovers sas ex Sensu, & consensu universali petitas, propositum habeamul Hoc solummodo dicimus, (quicquid in adversa par-tem à quibusdam suggeratur,) quòd nisi sola ex panitentia & fide in Deum vitia & scelera quacunq; eliminari poffint, & justitiæ Divinæ bonitas Divina aded fit wier, ut non fit ulcerius quò provocetur, mullum universale ita patere vel olim patuisse Remedium, ut fuerit quò confugeret misera ex peccati sensu languentium turba, vel haberet unde gratiam & pacem illam internam conciliaret: Et tandem in id deveniendum fit, ut quoldam (imò longè majoré hominum partem) infeios nedum invitos & creaverit, & damnaverit Deus Opt. Max. quod adeò horrendum & providentia, bonitati, imò & Infitie Divine incongruum fonat, ut mitiori, immò & æquiori sententia dicendum sit, totum humanum genus ex panitentià semper habuitse media, funde Deo acs ceptum esse potuit; quibus si exciderit, non jam ex Dei beneplacito, sed ex proprio hominu peccato perditionem uniuscujusq; extitisse, nec per Deum sterisse, quò minus salvi fierent. Utcung; huc recidit omnis concionatorum celeberrimorum circa falutem aternam doctrina, cum citra Panitentiam iftam, aded nullum proficiat remedium, ut ignavu& inutile omninò(vel ex eorum sententia) reddatur. Restat, quod tanti momenti (pro Bonitate Divina) esse credant, ut in iis quibus nulla commodior data est via, totum falutis mysterium exinde absolvi posse existiment. Sed regerunt quidam, Natura, sive Providentia Divina univerfalis suggillatores, nos non posse semper pro arbitrio nostro resipere; ipsi dicimus ncq; sapere posse. Distinctionem motus voluntarii & involuntarii ( quod suprà innuimus ) nesciunt ista prædicantes, neque advertunt se aliquos motus cohibere, aliquos neque ciere posse : neque recordatur

homo quando vult, neque quidem vigilat, aut dormit. Istorum quidem uti plurium motuum internorum, quadam dantur vicissitudines & gradus; sed affirmare Deum prachesiffe medis (modò quod in nobis situm est prafiterimus) unde ad illum fiat reditus adeo blasphemum est, ut non jam bumanam, sed otiam Divinam bonitatem hujus fententiæ affertores è medio tollere conentur. Ab iftis igitur resipiscant, & saltem de occultis Dei judiciis modeste sentiant & loquantur, cum, si non ex providentia communi, faltem ex gratia, five providentia particulari etiam revelata cadere potuisse media unde placetur Deus, non est quod diffiteantur. Nos interea affatim tributi gra. tie existimanus, quod exillà perficiantur, per illam accipiantur opera nostra: Hac autem funt inprimis unde Deo misericordi factum satis pro bonitate sua arbitramur. In Analogia enim illa mutua quam ad invice obtinemus, quando expilatione, peculare &c. bona diripiuntne, ultra resipiscentiam, restitutionen jubet gentium lexilla communis, five consensus universalis, Si quispiam interea prurienti ingenio praditus, à nobis postulaverit, cut intra nostram ftet arbitric libert at em peccata & scelera ista per petrare posle . optime quidem respondebimus, ista ab occultis Dei judicin pendere. Si quid tamen ulcerius pro modulo Facultath bumano generi infitarum petat; Respondendum est Hominem elle animal finitum, neg igitur aliquid simpliciter vel bonum, vel quidem malum facere; horum interea ratio: nes in unaquâq; actione ita temperari, ut utriufq; quodammodo fat particeps, denominatio ut lequatur majorem partem. Qui tamen plura hoc in Argumento desiderat confulat quæ lupra pag. 84. attulimus. Atq; ita breviter transactis, que circa cursum Theologicum in hoc vitæ stadio in primis recipiuntur, Notitiis Communibus, ad futurum vita statu accedimus, quem unicâtantum propositione complectimur, nempe-

Fry Key

Effe pramium, vel pænam post hane vitam.

homo quando valt, il que quidem

Uidam in Cælo, quidam in Aftris, quidam in Elifiis campis, quidam in Contemplatione, præmium æternum polliciti funt; Quidam in metempfychofi, quidam in inferno, (aliquibus ardente, Chinensibus fumoso tantum) five in infernis quibusdam, quidam in media aëris regione; quidam in ipsa morte, quidam demumad Tempus, quidam aternam comminati funt panam. Sed pramium vel panam nos manere post hanc vitam transactam, omnis Religio, Lex, Philosophia (& quod magis est) Conscientia docet a pertè vel implicité. Apertè docet, supra allatis nominibus freta. Implicité docet, vel animi immortalitatem statuens; vel Deum ultorem scelerum, que impune hac in vita-quispiam commiserit. Quo sensu, nulla gensadeo barbara visa est, que pramium & panam non agnovity non agnolier. Est igitur pramium & pana, Notitia Communis in quastione an, licet in quæstione quid, quale, quantum, quomodo, Oc. ut plurimum disceptetur. Neggobstat, à quibuldam afferi, Animam una cum corpore interire; aut enim hoc ipfum tanquam peccati ponam afferunt, aut faltem eam anima partem qua maxime ufi funt, (fenfibus nimirum corporeis) hoc ipso intelligunt, vel omnino inter insanos rejiciendi sunt, cum ea quæ dicunt, nallo facultatum indicio constent. Animam enim posse esse immortalem, si Deus voluerit, adeo est Notitia Communis, ut inter gentes remotissimas sexcentis infaniarum generibus æstuantes, sanctitatem vita & fort itudinem beatam effe, fumme conventum sit;ideo dicuntur offa strenuè morientium colere. Sed nos qui neque superstitiones, neque ceremonias, neq; ea quæ plures, ted ea quæ omnes sani & integri asserunt investigantes, adeo circa ista non torquemur, ut satis habeamus ineptiarum

3

Had

figmentorum cumulum immensum ruspantes, aliquam vel minimam Notitiam Communem eruere posse! Quod adeo magni fuerit momenti præstitisse, ut, quod totas exhaurit vel totas respuit doctrinas (nullo utens delectu) vulgus, ex methodo ifta, ulq; quo fides adhiberi poffit, addifcat.

Ex quibus patet, Dogmata unde Suprema Nume agnofeitur, cultus ejus jubetur, vita fanctitas pracipitur, panitentia sceleru indicitur, & pramium vel poena post bane vitam denunciatur. esse à Deo profectas & in nobis descriptas Notitias Comunes. Que verò plures Deos confingut, scelera & peccata non vetat, impænitentia invehut, & circa æternum animi statum vacillant, neque Notitias Communes, neque quidem veritates habendas esse. Non est ideireo omnis Religio (si totum sumas contexum ) bona; neq; in omni Religione salvari posse homines perhibemus. Quomodo enim qui plus les as justo credit, minus justo perficit, salvus fuerit? Sed in omni Religione, imo & Conscientia, five ex Natura five ex Gratia media sufficientia dari unde Deo accepti esse possint, ultrò credimus:modò nova et particularia quocunq;fæculo fuerint, suis Authoribus vendicentur. Neg; enim satis fuerit, vetusta ut sint, si aliquando nova; tam innovari enim quam antiquari possunt, que supervacanea, vel falsa; necessaria demum in universum esse nequeunt, que paucorum captui solummodo subjiciuntur. Revolationi inter hæc sua stet veritas, cui hiis nostris adeò nulla derogatur fides, ut quacunque praterea adjecerit, in lucro ponamus. Ipsius Revelata veritatis denique fundamenta jaciantur, ut tandem in omnibus controversiis in id rediri possit, Ex quà facultate probas. Quo pacto doctrinis vulgaribus adeo non repugnant, que heic attulimus, vel novum quiddam innuunt, ut nihil nisi Notitiarum Communium symbolum, et maximè receptam sententiam omni Religione, saculo, regione propositum habeamus. Non negamus interea et sa-

Ee 2

nes useful cras dari posse Ceremenias; immò aliquas in omni Religione Ceremonias ad ornatum commodissime insertas advertis
mus; harum igitur quidam est usus. Dum tamen ab Antistitibus tanquam Religionis essentiales partes statuuntur,
& Religioni & nobis ipsis imponitur. Stent igitur intra cacellos suos. Ea lege demum adhibeantur, ut semper in animo insigatur, Religionem eastam, qualia matronam decere redimicula, ea scilicet quibus magis augusta, specabilis & reverenda prodeat; pigmentatas demum & sucatas, artem
imieri, & quastuariam nimis redolere.

tather

A autem funt omnind Notitia Comunes, ex quibus ve-Ta Ecclefia Catholica five universalis constat. Neg;enim illa macerie quacuq; five lapide excifo& calce viva five quidem marmore extructa moles, Ecclefia que errare non poteft, nuncupanda est. Immò nec ipsi homines, sive dicto, sive scripto sua promiscue & tumultuarie effutientes suffragia. Ecclefiam vere Catholicam constituunt; minus adhuc qua sub aliquo vexillo particulari militans, vel in aliquem gregem compulsa, angustiis alicujus orbis terrarum partis, vel l'aculi concluditur, Ecclesia verè Catholica sive universa. lis cenfenda est; fola Catholica, fola winne Ecclesia, est Notitiarum Communium Doarina, omne spatium, omnem numerum complens. Hac fola enim Providentiam Divinam Universalem, sive Natura sapientiam pandit. Hæc sola rationem, unde Pater communis invocatur Deus Opt. Max. exponit; extra hanc denique nulla falus. Que igitur particulari cuicunque Ecclesia accexuntur encomia, huic conveniunt; à qua, que maxime recesseit, maxime errori obnoxiam esse suprà docuimus. Recedit autem, quacunque à certis Providentia Divina Vniversalis veritatibus, ad incerta animum pelliciens, nova fidei dogmata cudit. Si cui tamen aliquid exRevelatione constiterit, quod fieri posfe five in vigiliis, five in somno agnoscimus, in usum reponat; câ lege, ut fibi sapiat, nisi publico aliquid permittatur bono. Neg; enim ad humanum genus spectare posse vide. tur, quod Facultatum indicio communi non constat. Piè tamen plurima credi posse, nihil autem negari, nifi cum attributis Divinis ex diametro pugnat, non semel monuimus. Neg; est igitur, quod nos calumnietur quispiam, qui media Providentia Divina Universalis exquirentes, in propatulum denique afferentes, suo nitori & luci restituimus. Hisce per me accedant ea quacung; unde Deus Opt. Max. benè audiat. Nos quidem ea omnia quæ fæculis prioribus de Bonitate & Misericordia Divina decantantur, solenni fide, & gratiarum actione accipimus, & non solum fieri potuisse, sed etiam facta fuisse cum maxima hominum parte credimus. Ex veritatibus tamen Providentia Divina Universalis fundamenta fidei recte petita esse contendimus; cum nullo præterea pacto conspirationem Natura five Providentia illius communis cum Gratia, five Providentia rerum particulari salvari posse perspexerimus. Haut quidem per hæc stabit quo minus Ecclesia suo Jure utatur, in iis indicendis quæ ad externum Dei cultum, tum ad ipsam etiam Hierarchiam spectant, vel in iis enarrandis que seculorum priorum eventus & gesta posteris confignent, sed ea præsertim ex quibus vera Summi Dei attributa fanciantur. Namque ubi Veritates noftra Catholica in adyta anima recepta ex indubià fide illic stabiliuntur, quod reliquum est, ex duthoritate Ecclesia piè credi potest & debet; modò exclusis vel sublatis contradictionibus quibuscung;, ea solum in hominum animos inducantur, quæ pacem communem concordiamque alant, vitaque sanctimoniam promoveant. verò hæc Media ad falutem æternam comparandam fufficiant, viderit cui hao cura funt Deus Opt. Ma. Nos quidem occulta Dei judicia minime rimamur. Satis fuerit heic mo.

reny

suffici

nuisse Mentem humanam Notitiis Communib us instructam, eousque (etiam quovis saculo vel regione) sapere potuisse. ut superstitionibus fabulisque abdicatis, quinque articulis nostris solummodo insisteret, nisi infelicius suo in genere hominibus quam ipfis ovibus ingenium contigisse dicas, quæ in pascua dimissæ, noxiis relicus, salutares tantummodò decerpunt herbas. Verumenimverò an sapientia humana in hoc scrutinium quovis sæculo vel regione descenderit. an quidem (hoc etiam concesso) ii omnes qui seguiores & nugis similiores Religionis partes rejecerint, aut fortasse ex Authoritate Antistitu suoru eas sensu mystico explicantiu receperint, suma beatitatis participes sint, haut illico dixerim. In hoc potissimu contendimus, ut hucusq; sapere posse & potuisse omnes homines agnoscamus Qua tamé an prastite. rint, an verò his præstitis necessariò salvetur, adeo non disputamus, ut hujusmodi omnia que ab arcanis Dei confiliis pendent, è Sapientià & Bonitate Divinà consulenda relinquamus. Si impugnas tamen, propugnabimus; Neque enim alia lege Providentiam Divinam Uninersalem (fummum Dei attributum) afferi posse ex Communis Rationis Principiis saltem eviceris. Hisce interea si exciderimus nam ultra media Naturam five Providentiam rerum commune ferri non semel monuimus) & blasphemiis impiis, sceleribus horrendis, & denique impænitentia nosmeripsos sacra: mento quo tenemur, exolverimus: vel superstitionibus infanis, & figmentis putidis Religionis puritatem conspurcaverimus; adeo iniquè, adeo in juste inculpatur illa Suprema Bonitas, ac si in adjiciali cœna lautissimo ferculorum apparatu instructà Crapula, Heluatio, & ante illa ponentis vitio vertenda esset; quod satie enim à Deo, quod nimium à nobis ipsis fuerit. Quidni igitur juxta Communis ialtem Rationis normam de rotunda Dei Religione (uti alibi diximus jac de circulo existimari possit; ut qui aliquid addiderit

vel dempserit, ejus formam vitiaverit, integritatemo; corruperit? Sed neq; heic temere aliquid statuerim. Equidé nihil hinc demi posse ultro asseveraverim. An vero quædam addi Religioni Rotundæ, uti circulo, commodè possint, non ita ambegerim; modò spectabilis circuli forma ita conservetur ut nulla ex parte oblitescat. Pulchra quippe Providentia Divine Universalis Idfa illustrata decorataque, non utique larvata aut obscurata prostare debet. Quicquid igitur circulari huic figura adjectum fuerit, ex schemate tum centro tum peripheria uniformi & congruo decenter. & appolite respondeat. Tum ob id præsertim, quod non alius verus idemque Optimus Maximusque perhiberi posfit Deus, quam qui Providentia Vniversali utitur, in iis quæ ad falutem Animæ necessario spectant. Sed cum haud alia Norma præclara Providentiæ illius, quam in biifce folis Articulis cun co humano generi pateat, videndum an ulla severa magis castaque Religio, vel unde magis vita integer probulve evadat homo, excogitari possit, ubi Articuli hi Catholici ritè explicentur. Adeo ut sinon hiisce simpliciter insistendum existimaverint Antistites, quo Pax Communis ita alatur, (circa fidei enim Dogmata tantum lis est )sed & ea simul ex Fide circa praterita superaddi judicaverint, que ingentem Dei misericordiam in humanum genus oftédant (quam quidem sententiam lubens amplector) haud ea tamen adjici sinant, unde Providentiailla Universalis de. stituatur, aut in arctos recessus, locive angustias cogatur: sed nec ea introduci patiantur, unde Rotunda Religionis se= veritas ex nimis facili spe Venia facta, plus justo molliatur aut excidat; ne eo citiùs in peccata supini minusque fibi caventes dilabantur homines. Hac igitur ab Antistitibus modeste expendi vellem, atque ita, ut (arcanis quibuscung; confiliis prætermissis)in id incumbant, ut in officio suo tum erga Deum tum erga proximum peragendo (juxta sanctissi-

44 00

too easy

mu praceptu eo fine traditum) strenuè laborent populi. Ipse interea, quid, quale, quantu, quomodo &c. hiisce addi Aliquid ex Revelatione possit, in prasens solummodò disquiram.

#### De Revelatione.

St & veritas quædam revelata, quam nisi ingrati tacere non possumus; Cujus ratio tamen à priori adeò distat, ut veritatis noftra fundamentum à Facultatibus nostris, veritatis revelata fundamentum è revelantis auctoritate desumenda fit. Summâ igitur cautelâ ipfis de revelationibus decernendum. Cum enim Revelationes falfæ effe poffint,ultra facultates ipsis in Revelationibus sapere, vix tutu arbitramur. Ista tamen conditiones si adfint, fidem revelationi adhibere consulimus. 1. Ut Oratio, votorum nuncupatio, fides, & cunca demum quæ providentiam five universalem, five particularem provocant facultates, præmittantur. 2 Ut tibi ipfi patefiat, quod enim tanquam revelatu ab aliis accipitur, non jam revelatio, sed traditio, sive bistoria habenda est; cum auté bistoria, sive traditionis veritas à narrante pendeat, fundamentu relationis extra nos possidet, & proinde tota respectu nostri est verisimilis. 3. Conditio est, ut Bonn aliquod fnadeatur; ita enim Revelationes sanæ à tentationibus inlanis & impiis distinguintur. 4. Conditio est, ut afflatum Divini Numinis sentias, ita enim internæ Facultatú circa veritatem operationes, à Revelationibus externis distingutur. Quado igitur quod datur, humanie superat captum, & conditiones suprà enumeratæ adsunt, & in opere perficiendo deniq; Divinum persentis auxilium, propitiu Numé venerare. Verumenim verd vehiculum quô ad nos ferri possit revelatio istius modi quæcunq; adeò non præfinire certum est, ut quæ supra Naturam aliquibus concludere legibus, ultra noîtră fitum sit provinciam. Sive igitur in fomno, five vigilies, five Erftafi, five fermone, five lectione &c. compareat, ifta fi adfint conditio-

must be made self

mes, Revelatio Divina habenda est. Magnoperè interea cavendum ne imponatur, quod atrabilaris, superstitiosis, & causas rerum ignorantibus ubique contingit; quo de argumento, ubi de errorum causis (juvante Deo) susids tractabitur. Quatenus ad media tamen specat, communis quidem fert sententia, ministerio spirituum quorundam Revelationes ut plurimum fieri, quos tanquam existentias quasdam natura sua invisibiles, impalpabiles, à corporea mole liberas, dote agilitatis præditas, five Angelorum, five Damonum, five Intelligentiarum, five Geniorum Ge. nominibus infigniantur, omne agnovit sæculum. Cum tamen indolem illis aded ancipitem tribuerit, ut quidam boni, quidam etiam prorfus noxii existimentur, de hiis ipsis non sine ratione ambigi potelt. Præcedentes tamen fi adfint conditiones, non est quod te sollicitum habeas, cum aliunde, iquam à Deo proficisci nequeat hujus modi explicatio quæcung;. Verumenimverò fi Revelationibus nostris haut aliter quam sub conditionibus heic allatis tutam sit sidere, quid tandem de Revelationibus quæ Sacerdotibus olim factæ prædicantur existimandum est? Anne potior illis adhibenda est fides? Caterum pace tantorum virorum præter enumeratas suprà conditiones, hasce etiam in Sacerdote suo non ineptè requirat Laicus. 1. Ut extra dubium omne ponati:r Revela; tionem Sacerdoti obtigisse. 2. Revelationem illam à Deo Summo, five proprio ore (uti olim dicum) loquenti, five Angeli boni ministerio utenti profectam fuisse. welationem, five Oraculum, five Verbum illud fideliter recitatum redditumque à Sacerdote fuisse, aut ubi opusesset scriptum vel exaratum, & ad posteros ex Sacerdotis autos grapho transmissum, adeo ut si aliquid sequentibus fæculis auctum, imminutum, immutatum effet, id omne ex Autographi illius authoritate corrigi, restitui, emendari posit. 4. Revelationem illam ad posteros ita intimes spe-

d angel

the Bu

truck chat what is revel atten

care, ut in articulum Fidei necessario transeat, tum ob id præsertim, quod ex testis singularis side hujusmodi omnia ferè pédeant. Hæc quidem Sacerdos probet, priusquá Laiens fele totum ejus Revelationi credat. Quod etiá nifi faxit Sacerdos, vix aliquid (puto) ex ejus Revelatione statuerit prudens Laicus, quod non etiam citra illamamplederetur, scilicet Emendat ionem vita & similia, quæin foro interno describi suprà monuimus. Hæcautem de Revelatione sive nobis ipsis five aliis facta in strictiori sua significatione dicta sunto; Quo in Argumeto ut sua Laicus persona sustinuerit, nihil tamen inde contra ea dogmata quæ Ecclesiæ verè Catholica Authoritas unanimiter sanxerit, & in Dei Summi gloria evulgaverit, tutò statuere licebit Catera latiori suo fignificatu, quodcunq; ex gratia Divina demandatur, Revelatio est. Inde votorum damnatis è cœlo demissum in rerum angustiisauxilium, Revelatio est. Inde Sensus illi Interni Numinis operantis circa fidem, bona opera, resipiscentiam, Revelationes funt. Inde compunctiones quædam & precum ejaculationes, à revelatione ortum habent, & in illam deniq; terminantur: & (ut paucis dicam) omnis novus Sensus Divinus, beatus (qui in foro interno excitatur) Revelatio eft. Propriè tamen loquendo Revelationes fuerint solummodo, quas supra providentiam rerum communem constitutas, sensus internus dictat. Ideo nisi sensus quidam supernaturalis & Samuis G explicetur, intra Providentiam fuam Vniver falem stetisse Deum, & Facultatibus ad fidem, orationem &c.omni homine sano & integro insitis(de quibus suprà respondisse existimandum est. Quæigitur ex Providentia universali, quæ etiam ex particulari, quæ demum tanquam ipfissimæ Revelationes haberi debent, ex istis patet. Ne interea parum tributum gratia Doctores qui se totos in illa esse existimat, hisce nostiis animadvertant; iterum & iterum dixisse non gravabimur, quod ex gratia perficiantur, per illam accipian-

tur Opera nostra. Principia tamen actionum bonarum è Notitiis Communibus, sive sapientia Divina nobis impertitâ derivari Sensu Interno edocti perhibemus. Quemadmodum igitur nullum mortalium Conscientiam suam ex industrià adeo oppilare posse, ut rationem boni & mali in actione quâvis tandem non percipiat, extra controversiam situm arbitramur:ita quidem quando ex ratione ista non satis expensa, malo perpetrato, totum hominem commoveri, & horrore quodam percelli Sensus Internus dictat; quando demi ab istis ita resipiscit, ut factori poeniteat, & in munere fuo exequedo sesealiter præbuisse omninò exoptat:quado denig; precibus, oratione, & votis ad Deum, quem maximè Conscientia docet isto nomine offensum, contendit, & consilium de vita emendatiori init, nihil ultra gratia communis latitudinem cecidisse existimandum est. Huc usq; igitur Providentia Divina Universalis pertingit. Quando tamen fide intensiore sactà, Deum insolito more provocamus, & ope sua salutari demin foro iuterno egregiè & inustrate sublevari nosmetiplos sentimus, ex gratia sive providétia sua particulari illustrari animam, & attributo Divino novo sese explicante, nos inconsueto modo affici exploratum habemus. Quod igitur (ut paucis dicam) principia actionum ex Sapientia Natura, five Providentia rerum Communis desumpta consummat, & in finem perducit; quod denique actiones istas in Dei conspectu gratas & acceptas exhibet, ex gratia est: qua lege terminos & metas Natura, sive providentia ferum communis, & gratia five providentia rerum particularis optime poni arbitramur. Ex quibus patet, quæ stri-Siori, que latiori etiam suo fignificatu Revelationes exi- Yeufats stimandæsunt. Quo modo licet omnes Fidei articulos ita propriâ luce conspiciendos exhibeamus, ut nisi à Revelatione aliqua quæ nobis ipsis constiterit, suam auctoritatem accipiant, tanquam aliorum placita in examen perduci pof-

fint; quia tamen nullo non utitur medio pro bonitate fua Deus Opt. Max.non tam organum per quod transmittitur Revelatio quam illa Sensus ratio, quam suprà adduximus, expendi debet. Quæigitur de Religionis magnalibus expectaverit quispiam, ex hiisce eruenda relinquimus;neque enim impenzais loqui profitemur. Lectori fatis fuerit interea ea omnia, que quovis seculo, vel regione pie dicta vel facta ad miraculum usq; perpetuâ serie perhibentur, su mma fide & gratiarum actione accipi posse et debere; præsertim ubi nulla insignis datur contradictio. Antequam tamen ad Verisimilia transeamus, paucis expendere lubuit, an qua in Decalogo continentur præcepta, fint Notitia Communes, an verò Veritates revelata. A nobis quidem omnino tanquam Notitiæ Communes habentur, cum nulla vel Religio, vel Lex non ita jusserit. Quæ enim in imperiis maxime imperat Provividentiam Diroinam univer salem, in necessariis non deficere, læpiùs adnotavimus. Variè igitur ut compositæ fuerint, in copositionem demum ut plurima venerint, quæ fortasse neg; pietatem neg; justitiam sapiebant, citra istas stetisse fine piaculo haud existimandum est. Parum interea refert utrum ab Antistitibus sacris, an verò à Nomothetis suis promulgatæ suerint istæ leges, cum legum observantiam non solum civili, sed religioso etiam cultu sancitam suisse docuerint antiquorum do &issimi; sunt igitur Notitia Communes. Quatenus tamen circa earum igiyam in errorem proclivis fuit via quandam quafi explicationem ex misericordia sus eamque modo quodam Divino & supra communem indulsisse Deum Opt. Max.credere par est, 1. Supremus igitur ex Notitia Communi ut Deo Opt. Max. debeatur Honos; Ne fortè tamen inferiorem aliquem cultum sanctitate præclaris tribuendum esse suspicarentur homines, se solum coli jubet. 2. Quia ejus simulachrum aliquod effingere potuerunt, quod etiam ad adspectum patens venerationem et reverétiam

recalog

tiam concitaret, figna quæcunque & imagines interdixit. 3. Quia bonitas illa suprema in nimiam quandam facilitatem & contemptum venire, & subinde traduci omni levi ex re. vel sermone potuit, seipsom in testimonium vanum vocari non passus est. 4. Ne vel negotiis vel ærumnis frangeretur homines, vel exadversa parte nimis feriaretur (Feriari enim Deo, est Notitia Communis) sex dies labori & cura, septimum vacationi & cultui Divino dicavit. 5. Ne parentum seriem tanguam primam aliquam caussam suspicerent homines, & proinde cultum aliquem Divinum illis deferrent, qualem ex honore parentum sperare liceat benedictionem, docuit. 6. Ne fibi ipfis, vel aliis injicerent manus nifi propriz conservationis ratione necessaria adducti homines, occisionem vetat. 7. Ne nihil in amore non licitum existimarent homines, adulteria inhibet. 8. Ne ex subreptionealieni necesfitatibus suis subvenirent homines, furtum interdicit. 9.Ne nulla non constaret veritas, falsum testimonium prohibet. 10. Ne denique in alienum jus trahi posse, quod merito quisque possidetiexistimarent homines, suum cuique etiam in foro interno vendicat. Hæ igitur ut fint affatim Notitiæ communes, quia tamen illis superaddere aliquid in promptu fuit, hoc ipsum Revelatione sive Providentia sua particulari præcavisse Deum piè creditur, cui sidem libentius adhis bemus, quod primoribus faculis, lege Natura inconcussa, ut vixerint parentes nostri quia tamen prævaricatores tandemforo interno audiebant, Deum Op. Max. Normam istam dedisse, unde rectius deinceps viverent, æquum sit credere.

## De Verisimili.

Viversa traditio, Historia universa, universum illud demum quod demandatur olim de rebus, sive

verè, sive false, siye piè, sive impiè gestis, respectu nostri est verisimile; à narrantis enim authoritate pendet. Proinde extra propriam Facultatum Analogiam fundamentum suum (seu veritatem rei in seipsa seu veritatem intellectus spectes) obtinet. Prout werns igitur ille vel falfus fuerit, qui ista narrat, ita etiam et fides quæ illi adhibetur. In hiis tamen dantur quidam gradus. Quemadmodum enim ad veritatem rei proximè accesserit, qui res testimonio communi exploratas, et quæ fieri consueverunt, annunciaverit ; Veritatem demum intellectus sui maxime stabiliverit, qui rationem loci, temporis, et reliquarum circumstantiarum (unde existimatio. nem promereantur, quæ credi postulat) adduxerie, ita maximè decoquunt fidem bistoria, qua nulla probabili ratione statuminantur. Quæ tamen haud ita intelligi volumus, quasi mira quacunque et extra communem mo la posita, abdicaremus; & mira quædam & prodigiosa omnis ferè docet historia Hiis igitur sua stet sides; sieri enim potuisse si Deus voluerit) agnoscendum. Ea lege tame, ut si infecta fuerint, nihil minus intra veritates aternas stari (idque commode) posse tecum reputes. Quadam enim affirmare, nihil nisi contradictoria negare doctrinam nostram non semel professi sumus. Utcunque non hæc veritas tua, sed Authoris fuerit, cui fi conditiones obtigerunt, unde Facultates sua cum objectis, five propriis five communibus conformari potuerunt, verum in relationibus suis prodiisse existimandum Quâ ratione quod ille scire potuit, te credere par est. Fides enim omnis (tametsi per plurima sæcula traducatur) in scientiam five cognitionem Authoris, à quo historia fides manavit, ultimò transferenda est; Adeo ut heic quoque Scientia Fidem præcedat & stabiliat. Cum tamen quod isto pacto creditur, nullo proprio Facultatum indicio constet, quod in narrante verum, in accipiente erit solummodo verisimile. Ex quibus patet, nullam aliena veri-

Hum

Joes nos

verisin

tatis

tatis effe normam, sed quod verum in Authore sonare videtur, re ipla falsum, quemadmodum absonum quodvis (contradictiones & divierm si tollas) verum esse posse; & proinde tanquam extra Analogiam fuam constituta, ad te necessariò non spectare. Neque enim veritates tue fuerint, led verisimilia. Quo pacto ut nullus de rebus gestis detur scriptor, ut nulla de præteritis extent commentaria, Veritates Æternas ipsis ex objectis & Notitis Comunibus, medio Providetia Divina Vniversalis, elici posse statuendu est. Sedita-ne(inquies) historiarum fidem convellis, infirmas, quasi parum fe= cisse videantur, qui historiam Creationis, Redemptionis mundi &c. tradiderunt? Immo maxime; sed Deum à quo, per quem, in quo, ad quem omnia, non tanquam bistoriam, led notitiarum communium doctrinam accipio de modo, tempore &c. penes Auctores ut sit Fides. Neq; igitur bistoria sacra hisce nostris concidit fides, vel detrahitur, cui cum maxima hominum parte adlensum ita lubentissimè præbeo, ut & ista & majora fecisse Deum, si prædicarentur, omninò crederem. Sed cognitionem & certam scientiam à Fide per auditionem ita distinguo, ut quid schi, quid credi possit in omni Religione advertam. Stet igitur inter libros Summus, ille Scriptura Sacra, cujus ut varii fuerint Auctores, quos miro ne. xu inter se composuit sæculum istud posterius quid tamen non store fuste toto contextu, quid non tanquam fanctum, & à Deo profectum opus piè credi possit? Istum igitur Librum (cæteris sepositis) summa veneratione accipimus, neque ul} libi solamen comparamus, vel præsidium sirmius. Dum enim Notitiis Comunibus, quibus scatet, instauratur scientia, uti miraculis fides, totus internus homo exuscitatur; & in futuru (qui diserte enuciatur) vitæ statu componitur. Si quid tamen in sacrum quemvis, vel prophanum librum, ex incuriâ, sive quidem curâ temporum olim irrepsisse compertum fuerit, unde Deus Opt. Max. malè audiret, & attributa Di-

pestroy history

MB

Showing

Gg

vina

vina ex consensu universali agnita convellerentur, fi non emendandum codicem, (quod novum non est) saltem interpretes incusandos, qui à mente Authorum & ipsa demum Analogia fidei discedentes, opiniones invexerunt Notitiis Communibus repugnantes, quidni arbitremur? Sed de hiis modestè & intra terminos, quia adeo nihil redarguit, ut neque in examen perducere aliorum scripta sustineat institutum nostrum. Tota igitur historiæ mole ita constituta, quod vera veritate rei ut fuerit, vera veritate intellectus (cujus fundamentum in nobis ) esse nequeat, & proinde verifimile optime dictum existimemus, (cum non sit magis credibile illum olim suisse falsum, quam te modo suturum) omnem historiam legitimam adeo parum à veritatis natura recedere existimandum est, ut que ationsoi dixerint, summa impudentiæ fuerit dubitare, veritates istius classis ut in side & fortaffe credulitatem, Illius in scientiam & intellectum desinant. Heic igitur judicio & delectu opus est. Quemadmodum enim ad stabiliendam fidem, five legem aliquam novam, & fortasse iniquam miracula quæ consarcinaverit quispiam, imposturam redolere semper nobis visum est:ita quidem quæ bonis artibus sine miraculis sancita Lex, sive Religio, à nobis semper summo honore habita est. Ipsa interea Savhasa non solum ceu factu possibilia, sed ceu revera facta (maximè verò cum in bonum aliquem finem edebantur )ubique accepimus. Quorsum enim solus du= bitaret quispiam, cum pluribus celeberrimis Provinciis, saculis, scriptoribus Authoritas Historia alicujus sive sacra sive prophanævallata, stipata, munita sit? Hujus modi scripta igitur, si non tanquam veritates ipsas, saltem prout veritatis Civitate donatas quidni habere licuerit? Quod tamen fobrie, & intra cancellos intelligendum. Te enim ex axiomate isto falli posse continget, si infælici fæculo, regione, ingenio natus fis. Axiomata autem parum, vel non omninò veritatis dignita-

as truths

gnitatem tuentur, que indebite applicata ut fuerint, falsum eâdem facilitate adstruent; neque enim concludit & impo nit idem Argumentum. Proinde non est, ut rudis & ineruditi faculi ant regionis confensus te moveat, sive incola sueris, sive inquilinus. Nos quidem istius farinæ plurima neque vera, neque falfa esse perhibemus, sed suis Auctoribus & faculis vendicanda relinquimus. Hoc folummodo observamus, miracula quædam centum post annos obitus illius qui ea patraverit conscripta, cetum deinde postannos cre. dita ut plurimum fuitse, que adeo tanquam dubia fidei in omne avum quidni superfint, cum argumenta unde Authores vel veri fuerint vel falsi, nos æquè ac posteros lateant? Ne interea fructum illum eximium, qui ex historiarum les ctione capi potest, omisisse videamur; præmittendum est, Historiam vicem objectorum supplere; & proinde Providentia Divina universalis & particularis specimina egregia exhibere. Cum igitur aliquid sapienter, fortiter, pie, juste, tempes ranter gestum legeris, Facultates Analogas, five Notitias Communes in te excitari senties, & res recte se habere apud te Heicigitur (quemadmodum ubique)quæ Notitia Communis, sive incontroversa veritas subsit, in te explorabis; adsensum enim (ex Facultate aliqua conformante oriundum) in foro interno senties. Quo modo ad teipsum regrediens Facultates illasque docent te debere effe sapienté, fortem, pium, justum, temperantem, in te exciri deprehendes. Cum porro flagitia & scelera patrantur, reluctationem quandam & borrorem ex iisdem Notitiis Communibus (vires suas in nobis exercentibus) provenientem in te urgeri animadvertes. Porrò de liberatione innocentium, de affertione veritatis alien. jus suppressa, de funesto proditoru exitio, de vindictà perjurii sive fidei dat a non exolut a etia ad posteros transmisa, et hujusmodi quæ prædicatur, ad sanctione attributoru Divinoru in foro interno descriptoru facere observabis. Et(ut pau-

Hossey

credit

quakert

cis dicam ) quodcung; ad providentia Divina five Universalis, sive particularis decreta stabiliéda conducit, ex bistoria et antiquorum monumentis utilissimè erues. Quinimò si quid ista lege, animo, sive votis non respondere animadvertes, judicia Dei secreta hîc subesse apud te statues, et Authorem in causis rerum explicandis, si non tanquam falsum omnino, saltem tanquam mutilum conjicies. Nullibi enim à seipso recedere Deum Opt. Max. (caussa rerum ut nos clam fint) Notitia est Communis. De usu le &ionis bistoriarum in politicis, naturali Philosophia, &c. aliorum sit sermo; circa quæ uti plurimæ Notitiæ Communes subsunt; ita earum difquisitioni adeo inservit bistoria, ut nondum exploratæ indè excitentur, dubiæ confirmentur, constantes reponantur. Magno igitur bono nostro Historiarum lectioni impenditur tempus, cum exinde non solum verum, sed etiam Bonum elici possit.

Attamen non folum circa priorum sæculorum gesta hallucinari contingit, sed et nos nobis ipsis circa obje-Elorum conformationem imponere ita in more est, ut aliqua tanquam vera, quæ vix quidem verisimilia fuerint, accipiamus. Cujus generis enumerari possunt ca quæcunque, ad quorum conformationem defiderantur conditionum aliqua, qua circa libri principium attulimus. sanè ut latitudo aliqua detur, intra quam satis commodè stari possit; ubi tamen earum quavis omnino deest, nullam tuto adhiberi fidem prorsus statuimus. Quapropter in classe Notitiarum Communium verisimilia vocamus, qua necdum satis in seipsis constant, cujus modi fuerit omnis non latis intellecta, expensa, recognita, et cum reliquis ejusdem seriei collata propositio. Ideò tota ferè Astronomia, sive Phanomenorum ex visu doctrina, Fides quæ ex solo auditu pendent, Philosophia ex principiis vel incertis vel haud necessariis concinnata, Medicorum præsagia ex infidis con-

jecturis!

hist g

astron

jecturis, imperfecta quavis & rudes Notiones, Opiniones ex miris Rhetorum præstigiis invedæ, Dogmata non satis inter se cohærentia, &hujus modi universa demum quæ neque plane recipi, neque rejici folent, inter verisimilia numerantur; Quibus nisi sua certitudo per Quastiones nostras (Verum à Verisimili à Possibili & Falso distinguentes) afferatur, no smetipsosscrupulis intus angi sentiemus. Quatenus tamen istis sua (obscura licet aliquando & sublustris) ven= dicari potest fides, meliorem bistorià sortiuntur conditionem, quam neque approbare, neque quidem reprobare ob defectum circunstantiarum ad veritatem exantlandam postulatarum licet. Hæc autem succincte hoc in loco dicta sunto; quia libro nostro de Errorum caussis ista fusius (Deo juvante)tractare animus est. Haut utilior interea ad errores præcavendos dari potest Lectori Norma, quam ut in animo semper habeat ; Ex qua facultate propaherit id quod credi postulat Author: Vel quomodo id quod afferit scire potuit. Plurima enim inter Authores jactata comperiet, que haut videal quomodo vel illis constiterint unquam, aut ulli hominum (saltem ex rectà communique ratione) satis constare possint; sed ea præsertim quæ captum humanum ita superant, ut haut ulli nisi ex Revelatione Divina sibi ipsi immediate saca probari (sed & illi soli)queat. Cumigitur omne Verisimilis genus (historià exceptà) medio conditionum et pensitationis debitæ in veritaté evadere, vel saltem tanquam falsum dimitti possit; satis quidem liquet quantum Methodo nostræ deferendum sit, quæ propositiones singulas sub quastione propria expendens, (illorum more qui nil nisi præmantum stomacho commendant) hæc conficit, illa rejicit. Quo patto quod secundum totum & partes suas rite intellectum fuerit, hæsitatione nulla excipi senties; velut altera ex parte ubi conditionum alique aut aliqua saltem desuerit, vel pracocepta opionines suerint fal-

rule

heint

false for

ald & galse he

6

Sa, aversatione & diffensu quenda (organa fi conftet) incuti animadvertes Lector. Vinde etia sequitur, non solum illud quod verum in seipso fuerit, dubium & ancipitem inducere posse sensum, sed & verisimilia, immo & ipsa falsa tanquam vera exhiberi posse, donec ad quastiones nostras, & calculum Facultații revocentur, fine quibus de veritate illa perfecta & consamata desperandum est. Quemadmodu enim errores turpissimi ex veritatis alicujus admistæ condimento sæpenumero non ingrate sapiunt: Ita quidem ipsissima veritates errorum levi tortaffe embamate delinita, fatis fastidiosè re= spui solent. Qua ratione, etiamsi quæ vetera videntur, (exortum si spectas) fuerunt aliquado nova; ita quæ ex falfarum opinionum præconceptarum obstructione nova videntur, antiquissime, immò & eterne effe possunt veritates. Cum enimin confesto fit, boc ipsu ab omni avo veru fuiffe, novum tibi ut videatur, non jam nown seu recens in seipso existimadu est. Eternas igitur ex proba facultatu conformatione quæs rite veritates. Hac nostra deniq; veri boniq; consulite, quibus, licet plu: ima circa Authores et nomina magna (quafi ex industrià omissa videantur; id tamé fastui et supercilio non tribuatis, sed modestiæ cuida, quæ aliorum scripta covellere non fustinuit.

Antequam tamen Libri argumentum capite proximo prosequamur, sententiam nostram circa Essatum Philosophorum vetus, nempe, Enunciationem quamcunque vel veram esse vel salsam, proponendam duximus; Quod vel rejici, vel cum mica salis saltem accipi oportere censeo. Ut detur enim Objectum quodvis verum in seipso esse; Quis tamen citra Methodum nostram diessia illam adhibuerit, ut se cunctas ordine debito displicuisse Facultates, & Objectum in examen ultimum ex earum ministerio perduxisse dixerit? Cum alioquin tamen nihil satis certi de Objecti Quidditate, Qualitate, &c enunciaverit. Donec igitur accurata de

Objecto

Ob esto quovis fiat difquifitio, neque vera prorfus, neg; for= taffe falfa, fed Verifimitis, vel possibilis faltem fuerit Enunciatio quacunque. Quo in scrutinio comperiet Lector, latiffimum effe Verisimilium & Posibilium campum, fed Veritatis agrum arctiffimis finibus concludi; sed neque Falfa nisi angustà area contineri; cum vix false aliæ Enunciationes perhiberi possint, quam quæ contradictionem aliquam implicant. Hoc tamen interest, quod Enunciationes (quantumvis dubia) quæ circa communia & æterna suo in genere Objecta proferuntur, ex Verisimilibus in Veras (uti suprà diximus ) evadere posse; aut (ubi opus est) ceu falsas dimitti,ubi criterium debitum adhibetur. Sed circa præterita quavis, tum particularia Objecta, que non omnibus, sed aliquibus tantum patuêre olim, vel nunc patent Enunciationes, verasab iis solis statui posse, qui res illas five Objecta) uti in seipsis extitere vel extant) ex examine debito probe intellexerunt. An tamen examine illo ufi fint, haud aliis in comperto est. Adeo ut quæ ex aliorum authoritate simpliciter pendent Enunciationes, plus minusve dubia vel verisimiles existimandæ sint. Quapropter etiam in Historiis legendis advertendum est, quid tanquam Historicus, quid tanquam Orator, aut Politicus, aut Philosophus, aut Theologus, aut fortasse Nugator dixerit. Tametsi enim insigni Historiographo circa res gestas fidem (sub conditionibus suprà allatis) libenter tribuerim: Si tamen Confectaria vel l'orismata ex pramissis deducere satagit, non jam illum ceu Historicu, fed Oratorem, Politicum, vel Philosophum &c specto; Adeog; judicium meum ubiq; interponere fas æquumque esse censeo; quum circa ea quæ exRectà Ratione pendent, commune omni homini vel in æternnm decernendi competat Jus. Quamvis igitur hypothetica & prorsus infirmæ (respectu nostri) Basi innitatur Antique omnis Historia, (tam enim decipere, quam decipi possunt Authores) Consectaria tamen

they examine

all and!

inde

inde vera certaque elici queunt; sed quæ, ubi sidem fallit bistoria, omninò corruunt. Ut quam incauta igitur, intutaq;
sint Eximiæ alicujus Fidei fundamenta, quæ ex Historiis tantum substitui solent, ex hisse facilè colligat Lector Atque
hæc brevitèr de Veteri illo Effato (quod suprà attelimus)
tum etiam de Enunciationum certitudine dicta sunto. A Verisimili igitur circa præterita, ad Possibile circa sutura properamus.

#### De Posibili.

Istoriam rerum præteritarum, tum etiam rudes imperfectasq; rerum præsentium Notiones in classe Verisimilium (ubi earum veritas nullo Facultatum indicio nobis ipsis constiterit) suprà posuimus. Sed in his quoque plurimos gradus dari animadvertimus, dum quoddam Verisimilium genus ad Verum, aliud porro ad Falsum quam proximè accesserit; Quorum omnium examen ex Zeteticis nostris petendum reliquimus. Hanc igitur methodum heic secuti, ea omnia quæ evenire solent, vel quocun que modo accidere possunt, in classem Possibilium describimus, ex iifdem Zeteticis utiq; perpendenda. Quo pacto Verisimile (ex acceptione nostra) praterita, Possibile futura, utrumque dubia & încomperta quævis denotat. Hoc tamen interest, quòd ex assiduo studio & experientia, qui circa rudes notiones scrupuli, tandem eximi queant, sed & Historiæ sides fulciri potest, ubi Testimoniis freti circa res gestas convenerint in eandé narrationem Eximii Authores;adeo ut hæc omnia vel vera evadere, vel saltem aliquam veritatis speciem induere valeant. Attamen quod circa Posibilia sive sutura, haut ita facilè statui potest Theorema; cum eventuum prædictiones arduæ fint & difficiles, neque ex Authorum contensuasseri possunt, sed in conjectura simplici nituntur

tuntur nisi ubi res tanquam à causis suis producte, à solerte aliquo viro prævideantur, aut propheticus illum spiritus ita raptaverit, ut Futura pateant. Prior modus frequens est admodum; Eclipses enim, eaque omnia (brevi) quæ ex sempiterno Causarum nexu jugiter sequuntur, prædixerit facile sapiens rerum indagator. Sed ut Propheta sit aliquis plurima postulantur; Afflatum quippe Divinu dari heic necesse est, quo imprægnetur mens, & ad futurorn prænotioné idonea reddatur, cujus vim tamen haut alius quam ipse Propheta ceperit, donec eventus illum consignet & comprobet. Ex quibus liquet, longè plura ad astruendas Prophetiarum, quam Historiarum Veritates desiderari. Neg; enim sufficit, ut futura lato quodam & indeterminato modo prædicantur, nisi Locus, Tempus, reliquæque circumstantiæ rem signantes adducantur. Quapropter etiam non solum statura, color, & ipse vultus (cum reliquis lineamentis hominem quemcung; ab omnibus aliis distinguentibus) graphice depingi debent; sed & actiones ejus pracipua de die in diem luculenter enarrandæ sunt, ut fibi fidem pariat Propheta. Nam si vagæ tatummodò conjecturæ (quæ per incertum temporis lociq; sparsim ita feruntur, ut quovis seculo vel regione obtineant) Prophetam indicaverint, quis non Propheta audierit ? Cum nihil fingi queat, non dico poffibile, led etiam incongrui, & tantum non impossibile, quod non alicubi & aliquando eveniat, vel accidar. Si intereà veras (obscuras licet) prophetias posteris consignatas suisse olim contenderit quispiam, videat saltem num ad pictoris instar vel formam hominis venturi particularem, aut ad historici instar actionum diarium (una cum nominibus corum qui interfuerint) disertim tradiderit Propheta. Nam fi utroque modo defecerit,næille (Propheta ut fuerit) personam Prophete haut satis pro dignitate sustinuerit. Si tamen leviori negotio Prophetias fieri posse contendent quispiam, non

Conjects

vague

particul

morabor, sed ne sibiipsi imponat, ex animo tantum op-

De Possibili nihilominus egregia pulchraque dici possunt. Ex ordinato enim Natura curiu observare licet, positis mediis ad finem, o ipsum fine poni, seu æterna, sive ea etiam quæ sunt ad tempus attendas, Quemadmodum interea Facultates circa præterita, præsentia, o futura dudum partiti lumus, ita si medio Facultatu, quæ in hanc classe adoptantur, naturali quadam propensione in objecta aterna o infinita eo nixu feratur mens nostra, ut in illis solis acquielcat, quidni (interpositis conditionibus ) votoru compos fuerit? Quæ igitur ad excitandam fidé (omnino à credulitate distinai)ex concionibus et Doctoru scriptis adferutur, utis lissimè accipi observamus, ut quæsola ita futura anticipét, sola demű ipsa æterna ita præveniát, ut illis quodammodo hac in vita fruamur. Neg; igitur fidé circa præterita, nisi Comunes Notitiæ viam sternant, huic nostræ commisceas; cum quæ circa futura, vera illa fides, hæc altera fortasse (neque enim de storviuste, ut vocantur, libris heic loquor) credulitas; illa facultas Divina noetica, hæc non nisi facilitas O proclinatio quedam ad verisimilium conformationem existimanda sit. Huc accedunt (consopitæ in aliquibus ut lateant) facultates ad pradictiones universales, facultates ad prædictiones particulares, quas medio conditionum suarum, nempe morborum, & furorum quorundam excitari non raro animadvertimus. Cum enim præsetibus incubere soleat mens nostra, extra se suerit necesse est, cui futura reseratur. Quod tamen haud ita intelligi volumus, quasi qui humanos sensus amiserit, (ut olim lepide dictum) Divinos protinus attigerit : sed quod corpus immo & corporea objecta penitus obstaculo sint, quominus Divinas explicet Facultates Mens nostra. Ideo morbo supremo è mole profiliens sua & quodammodo gestiens, futura prænunciat. Hinc dapli-

sermon

Votespa

cem

cem faciem anima tribuit priscorum Auctor non invenustus; Unam obtutum in objecta caduca hâc in vitâ figentem; Alteram in æterna conversam, cujus post hanc vitam usus fuerit. Sed quia hæc figurate & quasi Poetice dicta, vera ut re ipså fint, minus ad rem nostram faciunt. Nos quidem caduca & aterna neque iisdem respondere Facultatibus, neque simul percipi contendimus; ut proinde dilabidum heic statum in meliorem mutari, & novum quendam habitum indui, mirum vità probis non fit; cum progressus heic detur faltem aliquis, unde in spem melioris vitæ erigimur, quam arcana quada ratione utiq; prælentire, prensareq; conamur. Quapropter etiam tractus quidam tenues & vestigia status futuri non folum in tacultatibus & Notitiis circa bonore, gloriam, & preclaram illam existimationem adumbrantur; sed in illis etiam, qui nos, ut tempus suaviter conteramus, insti. gant. Secreto enim stimulo ad vitam futuram perducunt & cum voluptate trahunt Facultates iftæ : quæ (fuo ut muneri desint Facultates reliqua) adeo minime labascunt, ut fumma fiducia meliora juventute nostra, & iis que accepimus delecationibus, superesse doceant. Sed ut propiùs rem perstringamus cum in ordine ad Beatitudinem eter. nam sit Facultas quæcunque, Facultates universæ circa illum statum futurum versantur, quem solum abiano statuere nefas fuerit. Est igitur Beatitudo aterna possbilis. Equidem Embryoni (denunciare si licuerit) alium utero materno mundum, meliorem suâ demum superesse vitam, vel non crediturum, vel faltem rejecturum, ex folis fortasse cœli inclementiis adductum arbitror. Maturatus tamen ad partum, & velo (ut dicam) sublato, excludebatur, nova subinde (etiam invitus ) detegens objecta. Secundanus manet iste objectorum orbis, quem adeò constrictum, bumilem, angustum homini scientia prædito omnifaria, ac uterum Embrioni non semel adnotavimus. Quidni fortasse Hh 2 &

Toul morte

realf ase

& tertius, &quartus, &c nulla fi non in infinito fpatia? Iftis igitur una cum corpore denudatus,& tanqua spoliis exutus, in Patriam profilies agilis, integer, Divinus. Habebis quas tecum adduxisti Facultates ad numerum objectorum sese ex. plicantes, quibus præterita & futura complectens, agnosces tandem fem, fidem, amorem, in Deum (objectum nimirum proprium) collatas, plura quam furores, dementia, & morbi illi (de quibus supra) præstare posse. Proinde universarerum consilia tibi patere, & in infinito te nihil non sperare, & adsequi posse fateberis. At parum fidi suprema se totos excidere die putant, quòd reduces demum haud videant; mortales inde argumentantur Animas Sophista. Sed quo modo in id quod jam seipsaarctius redierit Anima? Ignorant fortasse solutam, jam omnibus quæ heic conspiciuntur, majorem esse Animam bumanam? mundum demum istum repetere æquè indecorum (ne dicam impossibile)ac recens nato uterum? fublimiorem tandem & illustriorem esse Animam, quam ut in furvum & humile istud antrum remea. re vellet? Equidem(fi mihi credis) non ad staturæ vulgaris Fastigium, sed ad Facultatum extensionem exporrigitur Anima. Cum autem ad Solem & ipsa usque sydera feratur Facultas visiva, cum demum Intellectus & Voluntas circa infinita & aterna versetur, nonne ista adhuc spirantes pertingimus, prensamus? nonne ista quodammodò induimur? At frigide fortasse de teipso sentiens, majora quam ut credere par sit, prædicari existimas; teipsum tandem intra morticinum tuum fistens, extra claustrum illud te produci negas. Sed quænam ista pusillanimitas, quinam spasmus? Nescis fortasse te tandem exuere corpusculum, excutere pulvisculum istud, non ex eo egredi? Teinterim ita procerum, ita excelsum, ut in ea omnia erigaris quæ probè nosti, sive eælestia sive aterna tandem fuerint? Stupiditatem extremam dixerim, non sentire te ad omnem mundi plagam expandi,

ad coli tantummodò, non ad capitis vertice præfiniri, dum cœlestium motum & rationeminis. Qualis pumilio cluis, si intra ulnarum binarum complexionem te totum recipis; Quidni cum animo ipsum corpus quodammodò destituis, despondes? Caterum majus est, quam ut angustiis istis concludi possit Animal Divinum. Atqui neg; ipsum corpus semper capit mensura sua. Tumet nimirum & eæcâ quadam ambitione inflatur, quæ sua sunt tandemquærit potius quam que ad Mentem spectant. Quinimò inaudita prorsus narranti inquies fortaffe Lector, te non satis heic affequi vel Animam, vel Corpus. At ipfe, neque ullum mortalium. Quinam Embryon exploravit scipsum, quinam adultus explorabit unquam? Numinis vi tacità regimur, in noftrum jus non fatis afferti, donec ifto excludamur & corpore, mundo. Minusinterea liquet, quid Corpus, quam quid Anima; neque enim que nobis cum corpore intercedit ne- les fice ceffitudo, affatim conftat. Gravat quippe & impedit, neq; iplam Ment is felicitatem compatiens, dum lese adeo ægre Devel divelli finit; neque enim mortem recufat vel metuit Mens nostra, utpote quæ libertatem suam inde consequatur, sed Corporea illa Moles, quæ ex Ment is separatione compagem suam dissolvi, & in cæca elementa redire sentit. Ne tamen frustrà sint que heic allata, dicam quod res est, sed enigmate. Nempe corpus, five carnemiftam pudenda anima fenfitiva velare & obnubere; Hominem verò catera nudum, ad ea omnia ferri, que vel capit Intellectus, vel ipla forsan fides. Hoc igitur tegmine solo amicus, caput (Facultates scilicet Noeticas) supra nubes exerens, & omnia late speculans, intra Youse cœli & terræ pomæria liberè expatiatur Homo, mortem (natalitium scilicet diem) magno præstolans animo. Attamen quia heic aliquod interponi solet tempus, non abs re fuerit in animum revocare, qualis olim extitifti. Rem igitur ad umbilicum (quod aiunt perducens, ita tecum reputare licet : Mihi

head abo

Mihi Embryoni paretis arvo delitescenti, nihil eorum qua postea conspexi, vel prætentasse fas. Pupulus autem, immo & æternæ vitæ alumnus factus, circa ea vacillarem, in quæ ultrò exolvi debuissem? An mercatoris subdoli vafritie 2terna (quæ ostentabatur) fælici tatem mihi quasi præstinati, & tantum non potienti exuetur pacum ? An mihi fraudi erit immortalitas & Beatitudo illa æterna, quâ jam frui incœperam ? Dicendum potius, melior mihi conditio obtis git, quam non ita pridem inter fæcum æstuaria volutanti. Qui istam jamdudum erogavit, potiorem erogare potest vitam. Puerperium olim debitum tempus sustinui; jam autem Cœlitibus proximum nomen, nonne iis quæ mihi sance promissa immorer? Nonne meam, nonne suam liberabit fidem Deus Optimus Maximus? E mundo, sublunari ista scilicet & sœcunda matrice egressus, quæ præcepisti olim, jam stringes? Iter igitur conficienti primo occurret cœruleum illud, quod Cæli laquearia existimat vulgus, sed imperitè. Est en im aeris portio tenuissima, ex distantià (uti Optices periti norunt)) colorem istum amulans. Quo emenio, sydera comparebunt, non in scintillationem, non in nictationem duntaxat facta, sed in novos orbes. Recludetur demum(ut paucis dicam) etiam ipsum Infinitum. Que non autem in Infinito distantiz, que non transcendentiæ? cujus momentum aliquod ex eo æstimabis, quod nullo impleatur, aut depleatur numero: Ideo neg; adjectione augetur, aut subductione minuitur, sed modò abit in suam Naturam, modò redit Infinitum: Ubique tandem sibi constans, ita nullum ambit locum, ut neque abullo ambiatur. In quantumvis igitur ut emanent amplitudinem sui compotes post hanc vitam Anima, protrudetur potius quam sistetur Infinitum. Quid opus igitur (fi Infinitum respicias) in angustis quibusdam gurgustiolis, præmium vel pænam animabus hâc vitâ excedentibus describere?

heave

bere? Cineres quidem brevis capit urna, sed Animam quam sola heic fortalle (pro dignitate salte)non coplectimur, neg; totus, qué heic vides, dehinc complectetur mundus. Satis habeant Authores igitur in Infinito & pramii & pana latissimas dari sedes, adeò deniq; accessione aliqua non cumulari poste, ut laxetur undique, ut distendatur potius Infinitum; Brevi, in Infinito extare omnia, quæ vel imaginari potes, & ad hæc etiam omnia. Solus extra omnia fitus, & sui juris folus Deus Opt. Max. cuivis transcendentiæ præsidens, unitatis luz immensitate Infinitum ipsum imbuit, signat, & quodammodò coercet. Quod adeò certum, ut quemadmodum in Infinito finita & universa demum rerum series, ita in quolibet finito aliquod saltem Infiniti specimen deprehendi possit. Aded res unaquæque in infinitas ferè partes videtur divisibilis, sed quia in unitatem (ultimum scilicet Infinitatis Characterismu) tandem resolvi necesse est, utraque simul constare videtur. De augustiore illa signatura Infiniti, que nostrà arbitrii libertate confistit, suprà monuimus. Ne prolixis tamen hiisce Anima dimensionibus efferatur non nemo, adjicere placuit, haud secus extenuari & minui, quam prolatari & ampliari posse Animas, adeog; omnia geri pro aquo illo beneplacito Dei Opt. Max. ut vel constringi & supprimi, vel rursum educi & in conspectum exhiberi possint; sed excurrimus nimis. Propria igitur facultatum objecta quærite, & conditiones deniq; quibus inter se conformantur. Mirè enim respondere Sen sum Internum, & ad veritates suas (tanquam ad numeros Harmonicos) lubfilire comperies; Quibus affuetus, & prafentia, & praterita, & futura ita in te discriminabis, ut nihil præ terea morari necessium sit. Errorem denique omnem adeò declinabis, ut non solum in evolutione libri cujuscunque, five facri, five prophani, veritatem à revelatione, à verifimili, à possibili, & à falso ex ipso sensu proprio optime distingnere, sed et supernaturalis illius sensus (qui immediate ab ipso demandatur Numine) rationem quam supra adduximus, deprehendere possis. Quo pacto non cunctis tantum Prævaricatoribus, sed ipsis etiam Obvaricatoribus (quorum ingens inter Religiosos Ordines passim numerus) tum præcludetur via, tum pervetustarum non secus atq; recentium Hæreseon toto orbe grassantium elidetur vis.

### De Falso.

Alsum simpliciter id est, quod cum neque Verisimile, neque Possibile proprie perhiberi possit, Vero five communi, five particulari, five revelato ita opponitur, ut contradictionem aliquam implicet. Quod ut clarius intelligatur, in memoriam revocanda funt, quæ suprà attulimus. Omnem veritatem incomplexam (lupra) in veritatem rei, veritatem apparentia, veritatem conceptus, & veritatem intellectus ea de caussa dispertiti sumus, quòd omnis veritas rei, & intellectus fit absoluta, apparentia verò et conceptus, conditionalis. Veritatem denique complexam ex veritatum particularium conformatione inter se, medio Notitiarum Communium oriri observavimus; quam ideirco uti conditionibus ita magis errori obnoxiam statuimus. Deinde numerum veritatum ex differentiis, differentiarum investigationem ex terminis exposuimus. Leges denique quibus facultates cum objectis suis sive propriis, five communibus conformantur, adtexuimus. Ultimo Naturam Revelationis, verifimilis, o possibilis a ljecimus. Reliqua est ut quid fit falsu explicemus quod paucis absolvi potest, si superiora constant. Quodcunque igitur neque verum, (vel naturaleintellige vel revelatum) neque verisimile, neque posibile eft, omninò erit falsum; quod non ineptè dicitur, ubi de præmissis conventum eft. Verisimile interea, ut quæ magnam falsi miftu-

sturam obtinere potest (quemadmodu etiam posibile) ubi conditiones desunt, medio quodam inter veru co falsu enumeraffemus loco, nisi quod dum in ordine ad entelecheiam fuam existunt, imperfecta veritates, potius quam falsitates, existimanda sint. Reliquum est, ut naturam Falfi, et eius denique inharentia subjectum expendamus. Cum autem neque res, neque intellectum falso se habere suprà et quidem abunde docuimus, reliquum est ut illud apparentiis & conceptui affigamus; quas defectu conditionum falfas effe Mendaces enim dantur (pecies;quoniam nifi conditiones ad earum legitimam à prototypis suis decisionem postulatæadsint, corrumpuntur. Conceptus demum ita falli potest, ut ex specie falfa, & organo vitiato novum superinducere errorem possit. Quando denique ab incomplexis, ad roplexa ventum est, & ex falso exhibitis speciebus universaliqua Natura compingitur, simplex error fit multiplex. Perperam enim præconceptæ opiniones non folum (tan= quam perfidæ & adulteratæ in le ipsis)verum mentiuntur, fed & omni juxtà veritati obstruunt viam: inde errores difcursus innumeri. Cum enim hanc vel illam Notitiam Communem detrahere malim dicere quam dedncere, Scholis ita solenne sit, ut faciant maximâ ex parte quòd cum aliquâ aliâ pugnet, aberrare illis adeo minimè insolens, ut nullo ferè in argumento Auditores suis strophis non quodammodo emungant, quod nunquam contingeret, si Notitia Comunes suo retexerentur ordine, quéadmodu in libro nostro De errorn causis (juvante Deo) fusius probabitur: Ubi neq; ex aliquibus Notitiis Comunibus nisi universa adfint; neque ex universis, nisi in suam compingantur seriem (pulcherrimu veritatis systema )insurgere docebitur. Jam autem patet Falsum solummodo esse quod conditionale. Neque enim vel res falfa, vel intellectus effe potest, uti qui de præmissis semper citra errorem judicet; & proinde depravationem & fal-

I i

fum

sum realiter in apparentia, (quatenus ad prototy pum suum refertur) quemadmodum etiam in conceptu (in Analogia illa qua ad intellectum constituitur) inesse posse; in re verò, & intellean per se non dari. Ideo Intelleans medio Notitiari Communinad conditiones regrediens, errorem castigare potest, & hanc defuisse, illam forsan redundasse adnotabit; & quæ deniq; Notitiis Communibus, & ipsi fenfui legitime conformato adversantur, summe falsa comperiet. Ex quo tandem discrimen inter Errorem & Ignorantiam insurgit, nem. pe quod Error ad conceptum Ignorantia ad intelle Sin attineat. Cum enim nisi excitentur, sua involutæ pace& filentio delitescant Notitie Communes, in intellectu ignorantia, errore verò nunquam deprehendere licet. Proinde Error est positivi quiddam, Ignorantia privativum; ex quibus liquet, quid fit Falfum; quod tamen Auctores unà cum Veritate latuit. Neque enim de vero aut falso, (ubi vel falsarii fuerint vel falsi) rece sensisse videntur. Quod Ænigma ant Griphus si cui videri possit, ex nostris solvendum relinquimus; nisi veritates hoc in libro descriptas non omnino capiens ignoret, vel non satis capiens erret, vel pro mensura facultatum satis capiens et negans, ultro infaniat. Ex libertate enim arbitrii, sive ratione Infiniti in nobis signatà, oculos occludi, aures obturari, et in foro interno demum nihil ferè non supprimi et extingui posse, non semel monuimus. Talibus igitur, donec resipiant, interdicantur Veritates nostræ.

S Phalmata & Errata (quacúnque ex parte accidunt) corrigere licet ingenuo Lectori, modò ultra facultates non sapiat. Omnia tandem Ecclesia verè Catholica & Orthodoxa censura subjicimus, Nihil heic interea contra veram Fidem aut Bonos Mores à nobis ultrò scriptum esse testantes.

# 

# ERRATA. Comquetur.

| Pag.  | Lin  | . Errata           | Corr.              |
|-------|------|--------------------|--------------------|
| 1     | 11   | rebus ut fir.      | rebusat fir,       |
| 13    | 17   | poffint            | poffit             |
| 14    | 7    | iflinfmodum        | iftiufmodi /       |
| 14    | 10   | communbius         | communibus /       |
| 19    | 18   | uon                | uno /              |
| 20    | 15   | Ventinio           | fcrutinio /        |
| 21    | 3    | myle               | nulla              |
|       | 19   | ; ih               | ira /              |
| 22    | 24   | quary'a cunque     | quantilacinque     |
|       | 30   | (& quod            | & (quos            |
|       | 16   | verus \            | verus /            |
|       | 24   | falle              | falfæ /            |
| 33    | 5    | mnquam             | (tanguam           |
| 38    | 14   | adfequei           | ad quuri           |
|       | 1    | confrurerta        | confpurcara        |
| 42    | 19   | ciram \            | efiam              |
|       | 9    | paucffima \        | pauciffima'        |
|       | 19   | cauam              | caufam .           |
| 59    | 29   | deprehendentu      | deprchenderentur   |
| 61    | 9    | idea /             | Mara               |
|       | Pcm. | cuju[modi /        | e pimodi           |
| 73    | 26   | facultatum /       | fa ultarem         |
|       | 18   | recidi /           | ıccedi             |
| . :   | 23   | discursingxagitant | difchriu exagitant |
|       | 11   | judicantur         | indicantur         |
| , -   | 8    | tamen              | tamen              |
|       | 10   | fenga              | infere post Ex     |
| 81 3  | 25   | 196                | fomni (            |
|       | 24   | gere               | cente              |
|       | (no  | No la prates       | voluptate          |
| 95 1  | 4    | funt               | fint               |
|       | 0    | piniofo            | pituitefo \        |
|       | 8    | тесерта            | receptz.           |
| 170 3 | -    | fidunt             | haunt              |
| 120 2 | 1.1  | finem, pracipue    | finem pracipus     |

| Pag. Lin. Errata.        | Corr.                  |
|--------------------------|------------------------|
| 131 30 cognatos          | cognatas               |
| 137 ult. in              | infere post condenfari |
| 142 3 prima              | primo a                |
| 161 17 five Verifimilie, | inserantur bac verba   |
| five possibilis          | poft vera fit.         |
| 164 20 Ecclipfin         | Eclipfia               |
| 24 Ecclipfis             | Eclipfis               |
| 175 2 accurarior, folz   | accuration, folz       |
| 176 7 generibua          | generibus              |
| 182 14 quantum-aliquie   |                        |
| 184 3 per                | bts                    |
| 185 pen, parte           | patre                  |
| 187 10 relationem        | relationum             |
| nlt, ccedimus            | accedimus              |
| 188 25 insurgeret        | infurget               |
| 189 8 lateant            | larent                 |
| 194 12 quia              | quas                   |
| a6 illo                  | illa.                  |
| 197 12 anamalia          | animalia               |
| 25 fancitumen            | fancitum eft           |
| 199 30 furit             | fuerie                 |
| 200 I qua                | quibus                 |
| 216 2 ipfam              | ipfa.                  |
| 224 pen. De              | Dei.                   |
| 225 7 Idea               | Idra.                  |
| 16 porto                 | infere post videndum   |
| 226 20 Eximium aut ve-   | inferantur, post Bonum |
| 228 6 illa               | illam                  |
| 229 27 ceium             | rerum                  |
| 130 16 fui               | fua                    |
| 237 16 provaberin        | probaverlt.            |
| 19 videat                | videas                 |
| 243 29 ita               | infere post Vi.        |
|                          |                        |